

الإصدار الأول ١٤٤٠ <u>ه</u>-٢٠١٩









إعداد مجموعة زاد

الإصدار الأول ١٤٤٠ هـ - ٢٠١٩ م





#### (٢) محموعة زاد للنشر، ١٤٣٩هـ

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر الفريق العلمي في مجموعة زاد الحديث. / الفريق العلمي في مجموعة زاد. - الرياض، ١٤٣٩هـ ۱۰۸ص. ۲۱×۲۷.۵ سم ردمك: ٢-٢٧- ٨٢٣٤ - ٩٧٨ (مجموعة) ۹-۸۲-٤٣٢٨-۳٠٦-۸۷۴ (ج۱) أ. العنوان ١- الحديث - شرح 1289/7275 دیوی: ۲۲۷٫۷

> نشر الكاججاتالة المملكة العربية السعودية - جدة

حى الشاطئ - بيوتات الأعمال - مكتب ١٦ موبایل: ۹۲۲ ۲۶۲ ۴۶۱ ۵۰ ۹۲۱ ماتف: ۹۲۲۲۲۲ ۱۲ ۹۲۲۲ + ۹۲۲ ص.ب: ۱۲٦٣٧١ جدة ۲۱۳۵۲ www.zadgroup.net

الإصدار الأول الطبعة الأولى: ١٤٤٠هـ/٢٠١٩م

























المملكة العربية السعودية - الرياض طريق الملك فهد - مقابل برج المملكة هاتف: ١١ ٤٨٠٨٦٥٤؛ فاكس: ٨٠٨٠٩٥ ١١ ٢٦٦+ ص.ب: ٦٧٦٢٢ الرياض ١١٥١٧ www.obeikanretail.com

توزيع العبيكان

جميع الحقوق محفوظة. ولا يسمح بإعادة إصدار هذا الكتاب أو نقله في أي شكل أو واسطة، سواء أكانت إلكترونية أو ميكانيكية، بما في ذلك التصوير بالنسخ (فوتوكوبي)، أو التسجيل، أو التخزين والاسترجاع، دون إذن خطى من الناشر.





#### كلمة الناشر

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد.

فإن العلم الشرعي من أهم الضرورات التي يحتاجها المسلمُ في حياته، وتحتاجُها الأمةُ كلُّها في مسيرتِها الحضارية؛ لذا جاءت النصوص الشرعية في الإعلاء من شأنه وشأنِ حامِليه، قال تعالى: ﴿ شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لاَ إِلَهُ إِلاَ هُوَ وَالْمَلَتِكَةُ وَأُولُوا الْعِلْمِ قَابِمًا بِالْقِسْطِ لاَ إِلَهَ إِلاَ هُو الْعَرْبِيرُ قَالِم تعالى: ﴿ شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لاَ إِلَهُ إِلاَ هُو وَالْمَلَتِكَةُ وَأُولُوا الْعِلْمِ قَابِمًا بِالْقِسْطِ لاَ إِللهَ إِلاَ هُو اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ الله الله علماءُ الكتابِ والسُّنةِ»، وقال تعالى: ﴿ وَقُل رَّبِ زِدْنِي عِلْمًا ﴾ [طه: ١١٤]، وفي الحديث: «من سلك طريقًا يلتمس فيه علمًا سهل الله له به طريقًا إلى الجنة» رواه مسلم.

وتأتي هذه السلسلة العلمية خدمة للمجتمع، بهدف إيصال العلم الشرعي إلى الناسِ بشتّى الطُّرُقِ، وتيسير سبلهِ، وتقريبه للراغبين فيه، ونرجو أن تكون رافدة ومعينة للبرامج العلمية والقراءة الذاتية وعونًا لمن يبتغي التزود من العلم والثقافة الشرعية، سعيًا لتحقيق المقصد الأساسِ الذي هو نشر وترسيخُ العلمِ الشرعي الرصينِ، المبني على أسسٍ علميةٍ صحيحةٍ، وفقَ معتقدٍ سليمٍ، قائمٍ على كتابِ الله وسنةِ رسوله صَلَّتَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمٌ، بشكلٍ عصريً ميسَّرٍ، فنسأل الله تعالى للجميع العلم النافع والعمل الصالح والتوفيق والسداد والإخلاص.

\*\*\*





سلسلة زاد العلمية

الحديث (۱)





#### الحديث الأول

عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَوَالِشَّعَة عَنِ النَّبِيِّ صَالِلتَهُ عَلَيْهُ قَالَ: «بُنِيَ الإِسْلامُ عَلَى خَمْسٍ: شَهَادَةِ أَنْ لاَ إِلهَ إِلاَّ اللهُ، وَأَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللهِ، وَإِقَامِ الصَّلاَةِ، وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ، وَصَوْمِ رَمَضَانَ، وَحَجِّ البَيْتِ» متفق عليه.



عبد الله بن عمر بن الخطاب، صاحب رسول الله صَلَّتَهُ عَلَيْهِ مَلَا الخندق وما بعدها، ولم يشهد بدراً ولا أحداً لصغره، أفتى الناس ستين سنة، كُفَّ بصره في آخر حياته، كان آخر من توفي بمكة من الصحابة عام٧٣ه.



### شارح المنفاردات

(على خمس) أي: خمس دعائم أو قواعد.

(إقام الصلاة) أي: المفروضة، والمراد المداومة على الإتيان بها بشروطها وأركانها.

(وإيتاءِ الزكاة) أي: إعطائِها وتمليكِها لمصارفها الشرعية.

أركان الإسلام خمسة، وهي: الشهادتان، وإقامة الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصيام رمضان، وحج البيت.

فهذه كالدعائم لبنيانه، فلا يثبت البنيان بدونها، وبقية خصال الإسلام كتتمة البنيان، فإذا فُقِدَ منها شيء نقص البنيان، وهو قائم لا ينتقض بنقص ذلك، بخلاف نقض هذه الدعائم الخمس؛ فإن الإسلام يزول بفقدها جميعا.

وكذلك يزول بفقد الشهادتين -الركن الأعظم- وزوالهما يكون بالإتيان بما يضادهما، ولا يجتمع معهما.

وأما زوال الأربع البواقي: فاختلف العلماء فيه، والصواب: أن هذه الأربعة لا يكفر تاركها إلا الصلاة، للأدلة الواردة فيها، فيكفر بتركها بالكلية.

أما لو أنكر وجوبها وهو يفعلها فإنه يكفر؛ لأن وجوبها أمرٌ معلوم بالضرورة من دين الإسلام.

## فوائد الحديث

هذا الحديث أصل عظيم في معرفة الشريعة، وعليه اعتمادها، وقد جمع أركان الإسلام كاملة، فهو أحد قواعد الإسلام وجوامع الأحكام.

وجه الحصر في هذه الخمس: أن العبادة إما قولية: وهي الشهادتان، أو فعلية: وهي الحج والصوم والزكاة والصلاة.

فبني الإسلام العظيم على هذه الدعائم الخمس من أجل امتحان العباد في بذل المحبوب، وإجهاد البدن.



۳

قُدِّمت الشهادتان على باقي الأركان؛ لأنهما الأصل الذي يبنى عليه كامل الأعمال، ثم الوكاة لأنها كامل الأعمال، ثم الصلاة لأنها العماد الأعظم للإسلام، ثم الزكاة لأنها قرينتها في كتاب الله غالبا، وللمناسبة بين العبادة البدنية والمالية في القرآن، ثم الصوم، ثم الحج لكونه جامعاً للعبادتين: المالية والبدنية.

3

لم يذكر الحديث الإيمان بالأنبياء والملائكة وغير ذلك؛ لأن الشهادة تتضمن تصديق الرسول صَلَّسَهُ عَيْدَة فيما جاء به، فيستلزم جميع ما ذَكَرَ صَلَّسَهُ عَيْدَوَيَـدَة فيما جاء به، فيستلزم جميع ما ذَكَرَ صَلَّسَهُ عَيْدَوَيَـدَة من المعتقدات.

٥

الحث على إقامة الصلاة، وفعلها قويمة مستقيمة، وأنها ركن من أركان الإسلام.

7

الحض على إيتاء الزكاة وصوم رمضان وحج البيت، وأنها من أركان الإسلام كبقية الأركان.

V

لم يُذكر الجهاد في الحديث ؛ لأحد أمرين: إما لأنه لم يكن فُرِضَ إذ ذاك، أو لأنه من فروض الكفايات، وما ذكر في الحديث فرائض الأعيان.



- اتفق أهل السنة على أن المؤمن الذي يحكم بأنه من أهل القبلة ولا يخلد في النار هو: من اعتقد بقلبه دين الإسلام، اعتقادا جازما خاليا من الشكوك، ونطق بالشهادتين.
- إذا اقتصر الكافرعلى قوله: «لا إله إلا الله»، ولم يقل: محمد رسول الله، فالمشهور من مذاهب العلماء أنه لا يكون مسلماً؛ لقوله صَّلَتُهُ عَيْنِوسَاتُم : «أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله» متفق عليه.

# الله الله الله

- اكتب بحثا موضحا فيه أركان الإسلام، وما وجه حصرها في الخمس؟
  - ماذا كانت الشهادتان ركنا واحدا من أركان الإسلام؟ أَعمِلْ عقلك.
- ما حكم ترك الزكاة والحج، مع القدرة عليهما، وهل يخرج من تركهما من الإسلام؟
- ما الحكم فيما لو اقتصر الكافرعلى قول: لا إله إلا الله، ولم يقل: محمد رسول
   الله صَالِمَتُعَنَّيْوَسَلَم ؟
  - لماذا لم يذكر في الحديث الجهاد ولا بقية أركان الإيمان ؟

### الحديث الثاني

عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ وَ اللَّهِ عَلَى : بَيْنَمَا نَحْنُ عِنْدَ رَسُولِ الله عَلَيْهَ أَثُرُ السَّفَرِ، وَلاَ يَعْرِفُهُ مِنَّا عَلَيْهَ أَثُرُ السَّفَرِ، وَلاَ يَعْرِفُهُ مِنَّا عَلَيْهَ أَثُرُ السَّفَرِ، وَلاَ يَعْرِفُهُ مِنَّا أَحَدٌ، حَتَّى جَلَسَ إِلَى النَّبِيِّ صَلِيَهُ عَلَيْهِ مَا فَأَسْنَدَ رُكْبَتَيْهِ إِلَى رُكْبَتَيْهِ، وَوَضَعَ كَفَيْهِ عَلَى فَخِذَيْهِ، وَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ أَخْبِرْنِي عَنِ الْإِسْلامِ، فَقَالَ رَسُولُ الله صَلِيقَتَهِ وَيَسَدِّد: «الْإِسْلامُ أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لَا وَقَالَ: يَا مُحَمَّدًا رَسُولُ الله صَلَيْعَيْمِ الصَّلاة، وَتُوْتِي الزَّكَاة، وَتُصُومُ رَمَضَانَ، إِللهُ إِلَّا اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله صَلَيْعَيْمِ الصَّلاة، وَتُوْتِي الزَّكَاة، وَتُصُومُ رَمَضَانَ، وَتَحْجَ الْبَيْتِ إِنِ اسْتَطَعْتَ إِلَيْهِ سَبِيلًا»، قَالَ: صَدَفْتَ، قَالَ: فَعْجِبْنَا لَهُ يَسْأَلُهُ، وَيُصَدِّقُهُ، قَالَ: وَتَحْجِبْنَا لَهُ يَسْأَلُهُ، وَيُصَدِّقُهُ، قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ الْإِيمَانِ، قَالَ: "أَنْ تُغْبِدُ الله كَأَنْكُ وَيُصَدِّقُهُ، قَالَ: بِاللهُ وَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

### راوي الحديث

عمر بن الخطاب بن نفيل، أبو حفص الفاروق، أمير المؤمنين، كان إسلامه قبل الهجرة بخمس سنين، ولازم النبي صَالِمَتُعَيْدُوسَةً، بايعه المسلمون خليفة بعد أبي بكر، ففتح الله في عهده الفتوح، ونشر الإسلام، وضع التاريخ الهجري، ودون الدواوين، قتله أبو لؤلؤة المجوسي وهو يصلي الصبح، عام ٢٣ هـ.



(ووضع كفَّيْه على فَخِذيه) أي: إن السائل وضع كفيه على فخذي نفسه، وجلس على هيئة المتعلم، وهذا من شدة التأدب والاحترام والتوقير للنبي صَلَّلَهُ عَيْمِوسَلَة .

(فعجبنا له يسأله ويصدقه) سبب تعجبهم أن هذا خلاف عادة السائل الجاهل، إنما هذا كلام خبير بالمسؤول عنه، ولم يكن في ذلك الوقت من يعلم ذلك غير النبي صَلَّتُهُ عَيْدِوسَةً .

(أن تلد الأُمَة رَبَّتها) سيدتها، وفُسِّرَ هذا باتساع الإسلام واستيلاء أهله على بلاد الشرك فتكثر الإماء، فيكون ولد الأَمَة من سيدها بمنزلة سيدها لشرفه بأبيه.

(الحفاة) جمع حافٍ، وهو غير المنتعل. (العراة) جمع عارٍ، وهو من لا شيء على جسده.

(العالة) الفقراء.

(رِعَاءَ الشَّاءِ يتطاولون في البنيان) أي: إن أهل البادية وأشباههم من أهل الحاجة والفاقة تبسط لهم الدنيا، حتى يتباهوا في البنيان.

(مليّاً) زمناً طويلا، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَأَهْجُرُنِي مَلِيًّا ﴾ [مريم: ٤٦].

هذا الحديث قد اشتمل على شرح جميع وظائف العبادات الظاهرة والباطنة، من أصول الإيمان، وأعمال الجوارح، وإخلاص السرائر، والتحفظ من آفات الأعمال، حتى إن علوم الشريعة كلها راجعة إليه، ومتشعبة منه.

فالمسلم لا يزال يترقى في مراتب الدين حتى يكون أقرب ما يكون من الله تعالى.

ومراتب الدين ثلاث: أولها الإسلام، فمن أقام بنيانه ودعائمه فقد ارتقى صوب المرتبة الثانية، وهي الإيمان، ثم من حقق أركان الإيمان فقد ارتقى إلى المرتبة الثالثة، وهي الإحسان، وهي أعلى مراتب الدين.

فوائد الحديث

الأدب مع المعلم كما فعل جبريل عَيْنِالسَّلَة، حيث جلس أمام النبي عَلَيْوَالسَّلَة، حيث جلس أمام النبي عَلَيْوَالسَّلَة عَلَيْوَالسَّلَة عَلَيْهِ وَلَمَا المتأدب ليأخذ منه.

فضيلة الإسلام، وأنه ينبغي أن يكون أول ما يسأل عنه؛ ولهذا كان النبي صَلَّتَهُ عَيَّهِ وَلَهُ السَّلَ اللهِ عَلَيْهُ عَيَّهِ وَكُلُمُ اللهُ عَلَيْهُ عَيِّهِ وَكُلُمُ اللهُ عَلَيْهُ عَيِّهُ عَلَيْهُ عَيِّهُ وَلَا الله وأن محمداً رسول الله صَلَّتُهُ عَيْهِ وَمَا كُلُ شيء.

۳

شهادة أن محمداً رسول الله تستوجب الإيمان بأن الله تعالى مرسلُه إلى الخلق كافة، وأن نؤمن بأنه صَلَّلَهُ عَلَيْكَةً خاتم النبيين، وتستلزم كذلك تصديقه فيما أخبر، وامتثال أمره، واجتناب نهيه.

وألا يبتدع في دين الله ما لم يأتِ به الرسول صَّالِتَهُ عَيْدُوسَةً ، سواء في العقيدة ، أو القول، أو الفعل، وأن تعتقد بأن النبي صَّالِتَهُ عَيْدُوسَةً ليس له شيء من الربوبية ، فلا يُدعى من دون الله، ولا يُستغاث به إلا في حياته فيما يقدر عليه.

الإيمان: هو التصديق بالجنان، والقول باللسان، والعمل بالجوارح والأركان.

3

أن أركان الإيمان هي: الإيمان بالله تعالى، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، والقدر خيره وشره، وهي تورث الإنسان قوة الطلب في الطاعة والخوف من الله عَرِّبَةً.

٥

يتضمن الإيمان بالله أربعة أشياء:

الإيمان بأسمائه وصفاته، بإثبات ما أثبته سبحانه لنفسه في كتابه، أو سنة رسوله صَلَّاتَهُ عَلَيْدِيَ مَن الأسماء والصفات، على الوجه اللائق به من غير تحريف، ولا تعطيل ولا تكييف، ولا تمثيل.

Stall stall of All

كتاب الحديث (١)



الإيمان بجميع الرسل، فلو آمن أحد برسوله وأنكر من سواه فإنه لم يؤمن برسوله، بل هو كافر، لقول الله عَرَّبَان ﴿ كُذَبَتُ قَوْمُ نُحَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [الشعراء: ١٠٥] مع أنهم إنما كذبوا نوحا ولم يأتِ قبله رسول، لكن تكذيب واحد من الرسل تكذيب لجنس الرسالة.

V

الإيمان بأصل الكتب التي أنزلها الله عَرَّبَلَ على رسله غير المحرفة، وأنها حق من عند الله، وأن كل الكتب منسوخة بالقرآن، فلا يُعمل بها شرعاً.

Λ

الإيمان باليوم الآخر الذي هو يوم القيامة، ويتضمن الإيمان بأول منازل الآخرة وهو القبر، وبنعيم القبر وعذابه.

وجوب الإيمان بالقدر خيره وشره، وأن القدر ليس فيه شرُّ أبداً، لأنه صادر عن رحمة وحكمة، وإنما الشر في المقدور، لقول النبي صَلَّتَهُ عَيْنَهُ وَسَلَمَ : "وَالشَّرُّ لَيْسَ إِلَيْكَ " أخرجه مسلم.

9

إثبات مرتبة الإحسان، وأن أفضل الإيمان: مقام الإحسان والمراقبة، وهو أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك، وتعلم أن الله معك، فهذه المعية متى حصل للعبد استحضارها في كل أحواله لا سيما عباداته، فإنها أعظم عون على المراقبة التي هي أعلى مراتب الإيمان، فيجمع العبد بين الإيمان بعلو الله واستحضار قربه.

أن العالِم إذا سئل عمَّا لا يعلم يصرح بأنه لا يعلمه، وأن ذلك لا ينقصه، بل هو دليل على ورعه وتقواه.

- تُبنى صحة الأعمال كلها على الشهادتين ؛ لأن شهادة أن لا إله إلا الله تستلزم الإخلاص، وشهادة أن محمداً رسول الله صَلَّاتَتُعَيَّوَسَالًة تستلزم الاتباع، وكل عمل يتقرب به إلى الله لا يقبل إلا بهذين الشرطين: الإخلاص لله، والمتابعة لرسول الله صَلَّاتُتُعَيِّوْسَلَةً.
- شهادة أن لا إله إلا الله تستلزم إخلاص العبادة لله، ويسمى هذا النوع من التوحيد توحيد الألوهية، ويسمّى توحيد العبادة؛ لأن معنى لا إله إلا الله، أي: لا معبود حقُّ إلا الله، فلا تعبد غير الله، فمن قال: لا إله إلا الله، وعبد غير الله فهو كاذب.
- ومن صور العبادة لله تعالى: الدعاء والطلب والقصد والنذر والحلف والذبح، فلا يجوز أن يصرف شيء من ذلك لغير الله.



بيِّن مراتب الإسلام، مع شرحها، وما أعلاهن، ولِمَ؟

- استنادا لهذا الحديث خاطِب المبتدعة، مستندا للأصول التي يجب أن يبنى عليها العمل.
  - النبي الواحد تكذيبا للجميع؟ استدل لذلك بالكتاب والسنة.
  - تكلم بالتفصيل عن أركان الإيمان.



### الحديث الثالث

عَنْ عُمَرَ بْنَ الخَطَّابِ رَحَى اللَّهُ عَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الأَعْمَالُ بِالنَّيَّاتِ، وَإِنَّمَا لِكُو اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَيْهِ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَيْهِ عَلَاهُ عَلَالْكُمُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَالُكُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاكُمُ عَلَاكُمُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاكُمُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاك



#### شرح الملفردات

(النيات) جمع نية، وهي القصد وعزم القلب على أمر من الأمور.

(هجرته) الهجرة في اللغة: الخروج من أرض إلى أرض، ومفارقة الوطن والأهل، مشتقة من الهجر وهو ضد الوصل.

وشرعا: مفارقة دار الكفر إلى دار الإسلام ؛ خوف الفتنة، وقصداً لإقامة شعائر الدين.

(يصيبها) يحصلها.

(ينكحها) يتزوجها.

(فهجرته إلى ما هاجر إليه) أي : جزاء عمله هو الغرضُ الدنيوي الذي قصده ، وإلا فلا شيء له.

هذا الحديث جامعٌ لأمور الخير كلها، فحريٌّ بالمؤمن الذي يريد نجاة نفسه ونفعها أن يفهم معناه، وأن يكون نصب عينيه في جميع أحواله وأوقاته، ففيه الإخلاص للمعبود، وهو شرط لكل قول وعمل، ظاهرا وباطنا، فمن أخلص أعماله لله، متبعاً في ذلك رسول الله صَّلَ الله عَلَ الله عَلَا الذي عمله مقبول.

فالْأَعْمَالُ لا تُحصَّل ولا تكون إلا بالنية، فهي مدار صحتها وفسادها، وكمالها ونقصها، فمن نوى فعل الخير، وقصد به وجه الله، فله من الثواب والجزاء الجزاء الكامل الأوفى.

ومن نقصت نيته وقصده نقص ثوابه.

ومن توجهت نيته إلى غير هذا المقصد الجليل فاته الخير، وحصل على ما نوى من المقاصد الدنيئة الناقصة.

ولهذا ضرب النبي صَاللَتْ عَلَيْ مَثَالاً ليقاس عليه جميع الأمور، فقال: «فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى الله ورسوله» أي: حصل له ما نوى، ووقع أجره على الله، «وَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إلى الله ورسوله» أو امْرَأَةٍ ينكحها فهجرته إلى ما هاجر إليه» وخص المرأة بعد ما عمّ جميع الأمور الدنيوية؛ لبيان أن جميع ذلك غايات دنيئة، ومقاصد غير نافعة.



هذا الحديث أحد الأحاديث التي عليها مدار الإسلام؛ ولهذا قال العلماء: مدار الإسلام على حديثين،هما: هذا الحديث، وحديث عائشة رَعَلِيُّهُمَّهَا: "مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لَيْسَ عَلِيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدٌّ (رواه البخاري.

فهذا الحديث عمدة أعمال القلوب، فهو ميزان الأعمال الباطنة، وحديث عائشة رَضَالِتُهُمَّتُهَا عمدة أعمال الجوارح.

ِ فِائدة إثرائية

النية: هي القصد للعمل تقرُّباً إلى الله، وطلباً لمرضاته وثوابه، فيدخل في هذا: نية العمل، ونية المعمول له، وهو الله سبحانه وتعالى.

أما نية العمل: فلا تصح جميع العبادات إلا بقصدها ونيتها، فرضا كانت أم نفلا. ولا بد أيضاً أن يميز العادة عن العبادة. فمثلاً الاغتسال يقع نظافة أو تبرُّداً، ويقع عن الحدث الأكبر، وعن غسل الميت، وللجمعة ونحوها، فلا بد أن ينوي فيه

ومن هذا: حِيِّلُ المعاملات إذا عامل معاملة ظاهرها وصورتها الصحة، ولكنه يقصد بها التوصل إلى معاملة ربوية، أو يقصد بها إسقاط واجب، أو توصلاً إلى محرم، فإن العبرة بنيته وقصده، لا بظاهر لفظه؛ فإنما الأعمال بالنيات.

> أمًا نية المعمول له: فهو الإخلاص لله في كل ما يأتي به العبد وما يذر، وفي كل ما يقول ويفعل، قال تعالى: ﴿وَمَآ أُمِرُوٓا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخَاصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ [البيّنة:٥]، وقال: ﴿ أَلَا يَتُو ٱلدِّينُ ٱلْخَالِصُ ﴾ [الزمر:٣] فتفاضل الأعمال وعظم ثوابها بحسب ما يقوم بقلب العامل من الإيمان والإخلاص.

رفع الحدث أو ذلك الغسل المستحب.



تجري النية في المباحات والأمور الدنيوية، فإن من قصد بكسبه وأعماله الدنيوية والعادية الاستعانة بذلك على القيام بحق الله وقيامه بالواجبات والمستحبات، واستصحب هذه النية الصالحة في أكله وشربه ونومه وراحاته ومكاسبه انقلبت عاداتُه عباداتٍ، وقد جاء التوجيه إلى هذا بقوله صَلَّسَتُكَيْهِ وَسَلَمَ: "إنك لن تنفق نفقة تبتغي بها وجه الله إلا أُجرت عليها، حتى ما تجعل في فِيِّ -أي: فم - امرأتك» أخرجه البخاري ومسلم.

# الله الم

- اكتب بحثا عن أحكام النية.
- تكلم عن الإخلاص والمتابعة كشرطين لقبول العمل الصالح.
  - للنية أهمية في أبواب الفقه الإسلامي، تكلم عن ذلك.
  - کیف یمکنك أن تحول عاداتك إلى عبادات؟ مثل لما تقول.



#### الحديث الرابع

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَوَ اللَّهِ عَالَ اللهِ عَالَ الله صَاللَّهُ عَالَاتُ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ وَعَالِلَهُ عَالَ اللهِ عَاللَّهُ عَالَاتُهُ عَلَيْهُ عَنْ أَبِي هُولَ اللهِ عَالَلُهُ عَاللَّهُ عَالَاتُهُ عَالَمُ اللهِ عَالَمُهُ عَلَيْهُ عَنْ اللهِ عَلَاتُهُ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهِ عَلَى ا شُعْبَةً، أَعْلَاهَا شَهَادَةُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَأَدْنَاهَا: إِمَاطَةُ الْأَذَى عَنِ الطَّريقِ، وَالْحَيَاءُ شُعْبَةٌ مِنَ الإيمان» متفق عليه.



أبو هريرة: عبد الرحمن بن صخر الدوسي، راوية الإسلام، لزم النبي صَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، فروى عنه أكثر من خمسة آلاف حديث، ولاه أمير المؤمنين عمر البحرين، ثم عزله، وولى المدينة سنوات في خلافة بني أمية، توفي عام ٥٧هـ.



#### شارح المافاردات

(بضْع) من ثلاثة إلى تسعة.

(شعبة) خصلة، والشعبة مفرد الشُّعَب، وهي أغصان الشجرة، وهو تشبيه للإيمان وخصاله بشجرة ذات أغصان، لا تتكامل ثمرتها إلا بتوفر كامل أغصانها.

(إماطة الأذي) أي تنحيته وإبعاده، والمراد بالأذى: كل ما يؤذي من حجرٍ أو مَدَرٍ أو شوكٍ أو غيره.

(الحياء) صفة في النفس تحمل على فعل ما يحمد، وترك ما يذم ويعاب.

هذا الحديث بيَّن فيه الرسول عَيْوَالصَّدَة وَالسَّدَم أَن الإيمان ليس خصلة أو شعبة واحدة، ولكنه شُعَب كثيرة.

ولكن أفضلها كلمة واحدة، وهي «لا إله إلا الله»، هذه الكلمة لو وزنت بها السماوات والأرض لرجحت بها؛ لأنها كلمة الإخلاص، ومن كانت هذه الكلمة آخر كلامه من الدنيا دخل الجنة، وهي أفضل شعب الإيمان.

وأن الحياء شعبة من الإيمان، وهو صفة حميدة، كانت خلق النبي عليه الصلاة والسلام، حتى إنه كان أكثر حياء من العذراء في خدرها -أي: سترها-.

فوائد الحديث

وهو من أعظم الأدلة على أن الإيمان يزيد وينقص.

قوله: «الإيمان بضع وسبعون أو بضع وستون شعبة هذا شكٌّ من الراوي، هل قال النبي صَلَاتَهُ عَلَيْهُ وَسَدَّةً : البضع وسبعون أو قال: بضع وسنون، ؟



و معنى (لا إله إلا الله) أي: لا معبود بحق إلا الله عَرَقِبَلَ، فكل المعبودات من دون الله باطلة، إلا الله وحده لا شريك له فهو الحق، كما قال الله بَالدَّوَتَقَالَ: ﴿ بِأَكَ ٱللَّهَ هُو ٱلْحَقُ وَالْحَقَ مَا يَانَعُونَ مِن دُونِهِ مُو ٱلْبَطِلُ وَأَبَ ٱللَّهَ هُو ٱلْعَلِيُّ ٱلْكَبِيرُ ﴾ [الحج: وَأَنْ مَا يَانَعُونَ مِن دُونِهِ مُو ٱلْبَطِلُ وَأَنْ ٱللَّهَ هُو ٱلْعَلِيُّ ٱلْكَبِيرُ ﴾ [الحج: 17].

# الله الم

اكتب بحثا موضحا فيه حقيقة الإيمان.

- ما معنى : (لا إله إلا الله) ؟
- ت كيف تستدل بالحديث على أن الإيمان: قول باللسان، وعمل بالقلب والجوارح؟

#### الحديث الخامس

عَنِ ابْنِ مسعودٍ رَهِ اللهِ مَا الله صَالِمَتُ عَلَيْهِ عَلَى اللهِ صَالِمَتُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: ﴿ لاَ يَحِلُّ دَمُ امْرِيءٍ مُسْلِم، يَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَّهُ إِلَّا اللهُ وَأَنِّي رَسُولُ الله، إِلَّا بِإِحْدَى ثَلاَثٍ: النَّفْسُ بِالنَّفْسِ، وَالثَّيِّبُ الزَّانِي، وَالتَّارِكُ لِدِينِهِ الْمُفَارِقُ لِلْجَمَاعَةِ» متفق عليه.

# راوي الحديث

عبد الله بن مسعود الهذلي وَعَلَيْهُ عَنه، من أكابر الصحابة فضلاً وعقلاً، هاجر إلى أرض الحبشة الهجرتين، شهد بدراً وأحداً والخندق والمشاهد كلها مع رسول الله صَالِتَتَعَيْءَوَسَلَّم، وكان أقرب الناس إليه هدياً وسمتاً، أخذ من فيه سبعين سورة لا ينازعه فيها أحد، بعثه عمر تَعَالَتُهُ عَنهُ إلى أهل الكوفة ليعلمهم أمور دينهم، توفي عام ٣٢هـ.

### شبرح المنفردات

(الا يحل دم امْرِيءٍ) أي: الا يباح قتله.

(النفس بالنفس) أي: تزهق نفس القاتل عمدا بغير حق بمقابلة النفس التي أزهقها.

(الثيب الزاني) الثيب: من سبق له الزواج ذكراً كان أم أنثى، فيباح دمه إذا زنى.

(والتارك لدينه المفارق للجماعة) عام في كل مرتد عن الإسلام بأي ردة كانت؛ فيجب قتله إن لم يرجع إلى الإسلام.

هذا الحديث دليل على إطلاق العصمة لكل من شهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ ، ثم استثنى ثلاث خصال: الزني بعد الإحصان، وقتل النفس المعصومة، وترك الدين ومفارقة الإسلام، وهذه يدخل فيها كل من فارق الدِّينَ بقول أو اعتقاد أو فعل.

#### فوائد الحديث

احترام دماء المسلمين، لقوله صَلَّتَهُ عَيْسَةً : «لا يَحِلُّ دَمُ امْرِيُّ مُسلم» وهذا أمر مجمع عليه، دلُّ عليه الكتاب والسنة والإجماع، قال الله تَاتِكَوَتَعَالَ في القرآن الكريم: ﴿ وَمَن يَقْتُ لُ مُؤْمِنَا مُّتَعَمِّدُا فَجَزَآ وُهُ جَهَنَّمُ خَلِادًا فِيهَا وَغَضِبَ اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٩٣] فقتل المسلم المعصوم الدم من أعظم الذنوب، ولهذا فإن أول ما يقضى بين الناس يوم القيامة في الدماء.

> أن غير المسلم يحلُّ دمه ما لم يكن معَاهَداً، أو مستأمناً، أو ذميًّا، فإن كان كذلك فدمه معصوم.



المستأمن: الذي قدم من دار حرب، ودخل إلينا بأمان لبيع تجارته أو شراء أو عمل، فهذا محترم معصوم حتى وإن كان من قوم أعداء ومحاربين لنا؟ لأنه أُعطي أماناً خاصاً.

الحربي: وهو غير المسلم الذي الذي المسلم الذي المسلمين عهد المسلم المسلمين عهد المسلم المسلمين عهد المسلم المسلم

الذمي: وهو غير المسلم الذي يسكن معنا ونحميه ونذبُّ عنه، مقابل إعطاء الجزية.

أن الثيب الزاني يقتل، فيرجم بحجارة وسط حتى يموت، سواء كان رجلاً أم امرأة، جزاء وفاقا على جرمه العظيم بترك الحلال المباح إلى الخبيث المحرم.

۳

ولا ذمة ولا أمان.

لا تجوز إقامة الحدود ولا التعزيرات إلا للإمام أو نائبه؛ لقول النبي صَلَّمَتْ عَلَيْهُ وَاغْدُ يَا أُنَيْسُ إِلَى امْرَأَةِ هَذَا، فَإِنِ اعْتَرَفَتْ فَارْجُمْهَا » متفق عليه، وإلا لحصل من الفوضى والشر ما لا يعلمه إلا الله عَهَيَلَ.

إذا قتل الإنسان شخصاً مكافئاً له في الدين قُتل به.



يثبت الزنا بشهادة أربعة رجال مرضيين، فيشهدون على حصول حقيقة الزنا، والشهادة على هذا الوجه صعبة جداً، ولهذا قال شيخ الإسلام ابن تيمية رَحْمُاللَّهُ: "إنه لم يثبت الزنا بالشهادة قطُّ» أي: حتى وقته رَحَمُهُ اللهُ.

والطريق الثانية لثبوت الزنا أن يقرّ الزاني بأنه زنا، كما في قصة ماعز بن مالك سَالِيَّةُ عَنْهُ فإنه أتى إلى النبي صَالَتَهُ عَلَيْهِ وَقَالَ: إنه زنا.

والطريق الثالثة لثبوت الزنا: الحَبَل، كما قال عمر صَالِقَاعَة: ﴿ وَالرَّجْمُ فِي كِتَابِ اللهِ حَقٌّ عَلَى مَنْ زَنَى إِذَا أُحْصِنَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ، إِذًا قَامَتِ البِّيِّنَةُ، أَوْ كَانَ الحَبَلُ أُو الاعْتِرَ افُّ » متفق عليه.

> لا يقتل المسلم بالكافر؛ لأن المسلم أعلى من الكافر، ويقتل الكافر بالمسلم؛ لأنه دونه.

الراجح أن الوالد يقتل بولده إن قتله عمدا، ذكرا كان أم أنثى، لعموم قوله تعالى:

﴿ وَكُنْبُنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ ٱلنَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ ﴾ [المائدة: ٤٥]، ولعموم قوله صَالِتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم:

«النَّفْسُ بالنَّفس»، ولأن هذا من أعظم صور القطيعة.

يُقتل المرتد المفارق لجماعة المسلمين، لقوله صَلَّتَتَعَيَّيَوَسَلَّمَ: «وَالتَّارِكُ لِدِينِهِ الْمُفَارِقُ لِلْجَمَاعَةِ »، ولقوله صَاللَّهُ عَيْدِوسَلَة: «مَنْ بَدَّلَ دِينَهُ فَاقْتُلوهُ» أخرجه البخاري.



لا يشترط في اللواط-وهو أخبث من الزنا- أن يكون اللائط أو الملوط به ثيباً، وإنما يشترط أن يكونا بالغين عاقلين.

وعقوبة اللائط، كما قال الفقهاء هي القتل بكل حال، محصناً كان أو غير محصن. وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رَحَمُهُ الله : "أجمع الصحابة على قتل الفاعل والمفعول به، وقد ورد فيه حديث: «مَنْ وَجَدْتُمُوهُ يَعْمَلُ عَمَلَ قَوْم لُوطٍ فَاقْتُلُوا الفَاعِلَ وَالْمَفْعُولَ»". أخرجه أحمد والترمذي، وصححه الألباني.

وقد اختلف الصحابة رَحَالِتُهُ عَنْهُ: كيف يقتل الفاعل والمفعول به؟

فقيل: يرجمان كما يرجم الثيب الزاني.

وقيل: يصعد بهما إلى أعلى شاهق في البلد ثم يرميان ويتبعان بالحجارة ؛ بناء على أن قوم لوط فعل الله تعالى بهم هكذا.

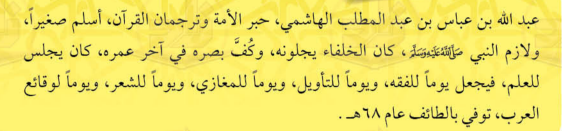
## و نشاط

- اكتب بحثا موضحا موجبات القتل بحق في الشريعة الإسلامية.
  - فسّر معنى قوله صَالِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: «المفارق للجماعة».
- اكتب الصور المحتملة في قتل النفس بالنفس، مع ذكر الخلاف فيها.



عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ وَعَلِيْهَا أَنَّ مُعَاذاً وَعَلِيْهَا أَنَّ مُعَاذاً وَعَلِيْهَا أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَأَنِّي رَسُولُ الله ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا قُوماً مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ، فَادْعُهُمْ إِلَى شَهَادَةِ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَأَنِّي رَسُولُ الله ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لِذَلِكَ، فَأَعْلِمْهُمْ أَنَّ اللهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ حَمْسَ صَلَواتٍ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لِذَلِكَ، فَأَعْلِمْهُمْ أَنَّ اللهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَقَةً تُؤْخَذُ مِنْ أَغْنِيَائِهِمْ فَتُردُّ فِي فُقَرَائِهِمْ، فَإِنْ هُمْ لِذَلِكَ، فَأَعْلِمْهُمْ أَنَّ اللهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَقَةً تُؤْخَذُ مِنْ أَغْنِيَائِهِمْ فَتُردُّ فِي فُقَرَائِهِمْ، فَإِنْ هُمْ لِذَلِكَ، فَأَعْلِمْهُمْ أَنَّ اللهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ وَاتَّقِ دَعْوَةَ الْمَظْلُومِ، فَإِنَّهُ لَيْسَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ اللهِ حِجَابٌ» أَطَاعُوا لِذَلِكَ، فَإِيَّاكَ وَكَرَائِمَ أَمْوَالِهِمْ، وَاتَّقِ دَعْوَةَ الْمَظْلُومِ، فَإِنَّهُ لَيْسَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ اللهِ حِجَابٌ» رواه مسلم.

### راوي الحديث



#### شبرح المنفردات

(كرائم أموالهم) الكرائم: جمع كريمة ، وهي جامعة الكمال ، من غزارة لبن، وجمال صورة، وكثرة لحم أو صوف.

(فإنه ليس بينها وبين الله حجاب) أي: إنها مسموعة لا ترد.

وهذا التحذير من دعوة المظلوم في هذا السياق على وجه الخصوص؛ لأنه سيتعرض لأموالهم، فليحذر الظلم في ذلك، فالمال من أغلى مملوكات الإنسان.

بعث رسول الله صَالِتَهُ عَيْنِوسَلِّم معاذ بن جبل رَضَالِتُهُ عَنْهُ إلى اليمن في السنة العاشرة من الهجرة، وكانوا أهل كتاب، فأخبره بحالهم لكي يكون مستعداً لهم، ولينزلهم منزلتهم، فيجادلهم بالتي هي أحسن.

ثم وجّهه عَيْدِ السَّلاةُ وَالسَّلامُ إلى أول ما يدعوهم إليه، وهو التوحيد والرسالة، فلا معبود بحق إلا الله سُبْعَانَهُ وَقِعَالَى، فهو المستحق للعبادة، وما عداه فلا يستحق العبادة، بل عبادته باطلة.

وأن الله تَبَاتِكَوْتَعَانَ أرسل رسوله صَالِلَةُعَلَيْوَسَلَّم إلى الإنس والجن، وختم به الرسالات، فمن لم يؤمن به فإنه من أهل النار، فإن شهدوا بذلك فيعلمهم أن الله افترض عليهم خمس صلوات في كلّ يوم وليلة، فإن هم أطاعوا فيعلمهم أن الله افترض عليهم الزكاة ، تؤخذ من الغني وترد في الفقير، على ألا يأخذ من أموالهم النفيس الطيب، ولكن المتوسط ، وأن الواجب عليه أن يتقى دعوة المظلوم لكونها قريبة من الله تعالى، ترفع إليه بدون حجب.



#### فوائد الحديث

الكتاب والسنة نزلا ليحكما بين الناس فيما اختلفوا فيه، والأحكام الشرعية واجبة التطبيق في كل عصر ومِصْر.

وجوب بعث الدعاة إلى الله من قِبَل ولي أمر المسلمين في كل مكان يحتاج إلى الدعوة، وهذا دأب النبي صَالَتُنتَانِوسَةً وهديه أن يبعث الرسل يدعون إلى الله عَنْهَجَلَ.

۳

أنه ينبغي أن يُذكر للداعية حال المدعوين، حتى يتأهب لهم علما وخلقا، ولئلا يوردوا عليه من الشبهات ما ينقطع به.

> أن أهم شيء بعد الشهادتين هو الصلاة؛ وأن الصلوات الخمس تجب في كل يوم وليلة، ثم الزكاة، ثم بقية فروض الإسلام.

> > فائدة إثرائية

الصحيح: أن الزكاة واجبة في المال؛ لقوله تعالى: ﴿ فُذَ مِنْ أُمُولِمُ مَ صَدَقَةً ﴾ [التوبة: ١٠٣]، وقال في هذا الحديث: «أعلِمُهم أن الله افترض عليهم صدقة في أموالهم» لكن لها تعلُّق بالذمة، بمعنى أنها إذا وجبت وفرط الإنسان فيها، فإنه يضمنها.

أن الواجب البداءة بالدعوة إلى التوحيد؛ لذا بدأ بها نبي الله يوسف مع الرجلين في السجن: ﴿ يَصَحِبِ ٱلسِّجِنِ ءَأَرْبَابُ مُّتَفَرِقُونَ خَيْرُ أَمِ ٱللَّهُ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَّارُ اللَّهُ مَا قَعْبُدُونَ مِن دُونِهِ ۚ إِلَّا أَسْمَاءً سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُم وَءَابَآوُكُم مَّا أَنزَلَ ٱللَّهُ بِهَا مِن سُلطَنَ إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا لِللَّهُ أَمَرَ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيّاهُ ذَلِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ وَلَكِنَ أَتَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ الللِّه

وبدأ بالدعوة إلى التوحيد سائر أنبياء الله، فكانت بداية دعوتهم جميعا: ﴿ يَكَفُومِ اللهُ عَالَكُمْ مِّنَ إِلَامٍ عَيْرُهُو ﴾ [الأعراف: ٥٩].

أن الزكاة لا تجب على الفقير، لقوله صَّلَّتَنَعَيْنِيَدَّة : "تَوْخَذُ مِنْ أَغْنِيائِهِم فَتُردُ فَي الزَّكَاة لا تَجب على الفقير، لقوله صَّلَتَنَعَيْنِيَدَّة : "تَوْخَذُ مِنْ أَغْنِيائِهِم فَتُرد في فقرائهم"، ولا تُعطى لغني.

أنه يجوز الاقتصار في إخراج الزكاة على صنف واحد من الثمانية، لقوله صَلَّتَهُ عَلَيْهِ مَا لَدُ وَقَرَد في فقرائهم».

سميت الزكاة صدقة؛ لأن بذل المال دليلٌ على صدق باذله، فإن المال محبوب إلى النفوس، والإنسان لا يبذل المحبوب إلا لما هو أحب منه، فإذا بذل المال مع حبه له، دلَّ ذلك على أنه يحب ما عند الله أكثر من حبه لماله.

تحريم الظلم، وأن الإمام ينبغي أن يعظ ولاته ويأمرهم بتقوى الله تعالى، ويبالغ في نهيهم عن الظلم، ويعرفهم قبح عاقبته.

أنه لا يجوز للساعي على الزكاة أن يأخذ أكثر من الواجب، وأنه يحرم عليه أخذ كرائم المال في أداء الزكاة، بل يأخذ الوسط.

دعوة المظلوم مستجابة، وأنه يجب على الإنسان أن يتقي الظلم ويخاف من دعوة المظلوم. q



## الحديث السابع

عَنِ أَبِي هُرَيْرَةَ رَحَالِلِمَّعَنهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صَالِللَهُ عَلَيْسَلَمَ: «يَأْتِي الشَّيْطَانُ أَحَدَكُمْ فَيَقُولُ: مَنْ خَلَقَ كَذَا؟ مَنْ خَلَقَ كَذَا؟ مَنْ خَلَقَ رَبَّكَ؟ فَإِذَا بَلَغَهُ فَلْيَسْتَعِذْ بِالله وَلْيَنْتَهِ» مَنْ عليه. وفي كَذَا؟ مَنْ خَلَقَ كَذَا؟ مَنْ خَلَقَ الله؟». لفظ: «لَنْ يَبْرَحَ النَّاسُ يَتَسَاءَلُونَ حَتَّى يَقُولُوا: هَذَا اللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ، فَمَنْ خَلَقَ الله؟».

وفي مسند الإمام أحمد بسند صحيح: «فَإِذَا وَجَدَ ذَلِكَ أَحَدُكُمْ، فَلْيَقْرَأْ: آمَنْتُ بِاللهِ وَرُسُلِهِ، فَإِنَّ ذَلِكَ يُذْهِبُ عَنْهُ».

وعند أبي داود عَنْ أبي هُرِيْرَةَ رَوَاللَّهَ عَنْ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ مَاللَّهُ عَالِمُعَانَةِ يَقُولُ: فَذَكَرَ نَحْوَهُ، قَالَ: «فَإِذَا قَالُوا ذَلِكَ فَقُولُوا: اللهُ أَحَدُ، اللهُ الصَّمَدُ، لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ، وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدُ، ثُمَّ لِيَتْفُلْ عَنْ يَسَارِهِ ثَلَاثاً، وَلْيَسْتَعِدْ مِنَ الشَّيْطَانِ» وحسنه الألباني.



## شرح المنفردات

(يأتي الشيطان) أي: يوسوس إبليس، أو أحد أعوانه من شياطين الإنس والجن على طريق التلبيس.

(بَلَغَهُ) أي: بلغ قوله: من خلق ربك؟

(فليستعذ بالله) من وسوسته، بأن يقول: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم.

(وَلْيَنْتُهِ) ليتوقف عن الاسترسال معه في هذه الوسوسة.

(فَلْيَقْرُأْ: آمَنْتُ بِاللهِ وَرُسُلِهِ) أي: قل أخالف عدو الله المعاند، وأؤمن بالله، وبما جاء به رسوله . والمراد أنه إذا عرض له الوسواس فإنه يلجأ إلى الله تعالى في دفع شرِّه ، وليعرض عن الفكر في ذلك ، وليعلم أن هذا الخاطر من وسوسة الشيطان، وهو إنما يسعى بالفساد والإغراء، فليعرض عن الإصغاء إلى وسوسته، وليبادر إلى قطعها بالاشتغال بغيرها.

(حَتَّى يَقُولُوا: هَذَا اللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ، فَمَنْ خَلَقَ الله) فيصل بهم التساؤل إلى أن يقولوا ذلك، وهذا تساؤل بالبداهة؛ لأن كون الله تعالى خالقاً غير مخلوق أمر ضروري، فالسؤال عنه تعنُّت.

في هذا الحديث التوجيه النبوي الكريم بترك التفكير فيما يخطر في القلب من وساوس الشيطان، والامتناع عن قبولها، والكف عن مجاراته في ذلك، وحسم المادة بالإعراض عنه والاستعاذة بذكر الله، فمن عرض هذا التساؤل على خاطره، فليقل: آمنت بالله ويقرأ سورة الإخلاص، ويتفل عن يساره، وليستعذ بالله ليطرد عنه وساوس الشيطان، فإن الشيطان إنما يوسوس لمن أيس من إغوائه، فينكد عليه بالوسوسة لعجزه عنه، وأما الكافر فإنه يأتيه من حيث شاء ولا يقتصر في حقه على الوسوسة، بل يتلاعب به كيف أراد.

فوائد الحديث

ضرورة الاستعادة بالله من الشيطان الرجيم؛ طردا للشيطان، فإن العبد بحوله وقوته ليس له قوة المغالبة مع الشيطان، ومجادلته، فيجب عليه أن يلتجئ إلى مولاه، ويعتصم بالله من الشيطان الذي أوقعه في هذا الخاطر.

أن وسوسة الشيطان وتحدُّثُه في نفس المؤمن إنما هو لإياسه من قبوله إغواءَه، وتزيينه الكفرَ له وعصمة المؤمن منه، فرجع إلى نوع من الكيد والإيذاء بحديث النفس، بما يكره المؤمن من خفى الوساوس، كما قال صَلَلَتَهُ عَلَيْهِ اللَّهُ أَكْبَرْ، اللهُ أَكْبَرْ، اللهُ أَكْبَرْ، اللهُ أَكْبَرْ، الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي رُدٌّ كَيْدَهُ إِلَى الْوَسْوَسَةِ " أخرجه أبو داود، وصححه الألباني.



تحريم المراء والمجادلة فيما يتعلق بذات الله وصفاته، فيجب التوقف عن ذلك، ولا يجوز الخوض فيه.



ا ورد في بعض ألفاظ الحديث أن النبي صَلَّسًا عَلَيْهُ عَلَيْهِ قَالَ: «ذَاكَ صَرِيحُ الْإِيمَانِ» اشرح هذه العبارة.

- وساوس الشيطان؟ كيف تتعامل مع وساوس الشيطان؟
- ماذا قال الله تعالى عن ضعف الشيطان في كتابه العزيز، وكيف تستفيد من نصوص الكتاب والسنة في التعامل معه، والتحذير منه؟



## راوي الحديث

علي بن أبي طالب الهاشمي، رابع الخلفاء الراشدين بإجماع الأمة، زوَّجه النبي صَلَّلَتُمَتَّبُوسَةً ابنته فاطمة، ولي الخلافة بعد مقتل أمير المؤمنين عثمان، فلم يستقم له الأمر حتى قتل بالكوفة، كفَّره الخوارج، وغلا فيه الشيعة حتى قدَّموه على الخلفاء الثلاثة، وبعضهم غلا فيه حتى رفعه إلى مقام الألوهية، توفي عام ٤٠هه.

## شرح المنفردات

(يَنْكُتُ) أي: يضرب بها في الأرض ويؤثّر، قال ابن فارس: «النون والكاف والتاء أصلٌ واحد يدلُّ على تأثيرٍ يسيرٍ في الشيء».

(إلا وقد كتب مقعده) أي: موضع قعوده.

(أفلا نتكل على كتابنا) أي: المكتوب في الأزل.

(وندع العمل): أي: نتركه؛ إذ لا فائدة فيه مع سبق القضاء لكل واحد مِنَّا بالجنة أو النار.

(فَكُلُّ مُّيَسَّرٌ لِمَا خُلِقَ لَهُ): أي: موفق ومهيأ لما خُلق له، وفُسِّر بما بعده، فإن كان من أهل السعادة يُسِّر لها، وإن كان من أهل الشقاء يُسِّر له. الحديث يدل على أن الله تعالى دبَّر الأشياءَ على ما شاء، وربط بعضها ببعض، وجعلها أسبابا ومسببات، وإن كان يقدر على إيجاد الجميع ابتداء بلا أسباب، لكنه أمرٌ اقتضته حكمته، وسبقت به كلمته، وجَرَت عليه عادته، فمن قُدِّر أنه من أهل الجنة قدر له ما يقربه إليها من الأعمال، ووفقه لذلك، وألانَ قلبَه لقبول الحق، وأرشده للتمييز بين الباطل والحق، ومن قُدِّر أنه من أهل النار قُدِّر له خلاف ذلك، وخذله حتى اتبع هواه، وران على قلبه الشهوات، ولم يغن عنه النذر والآيات، فأتى بأعمال أهل النار، حتى صار من أهلها.



فوائد الحديث

استحباب الموعظة الخاصة عند القبر؛ لأن رؤية الميت وهو يوضع في قبره، وذكر الموت يرقق القلب، ويذهب غلظته.

أن جميع مخلوقات الله كائنة بأمره بكلمة: «كن»؛ فكل مقدر، لا مزيد في شيء منها، ولا نقصان عنها، ولا تأخير لشيء منها عن وقته، ولا تقديم له قبل وقته، وأن الأرزاق والآجال قد سبق ما قسم الله عَنْهَيَّلُ منها، وأن أهل الجنة والنار قد سبق في علم الله تَبَاتِكَوَتَمَالَ ذكرهم، ومقاعدهم منها.

هذا الحديث أصل لأهل السنة في أن السعادة والشقاء بتقدير الله السابق.

P

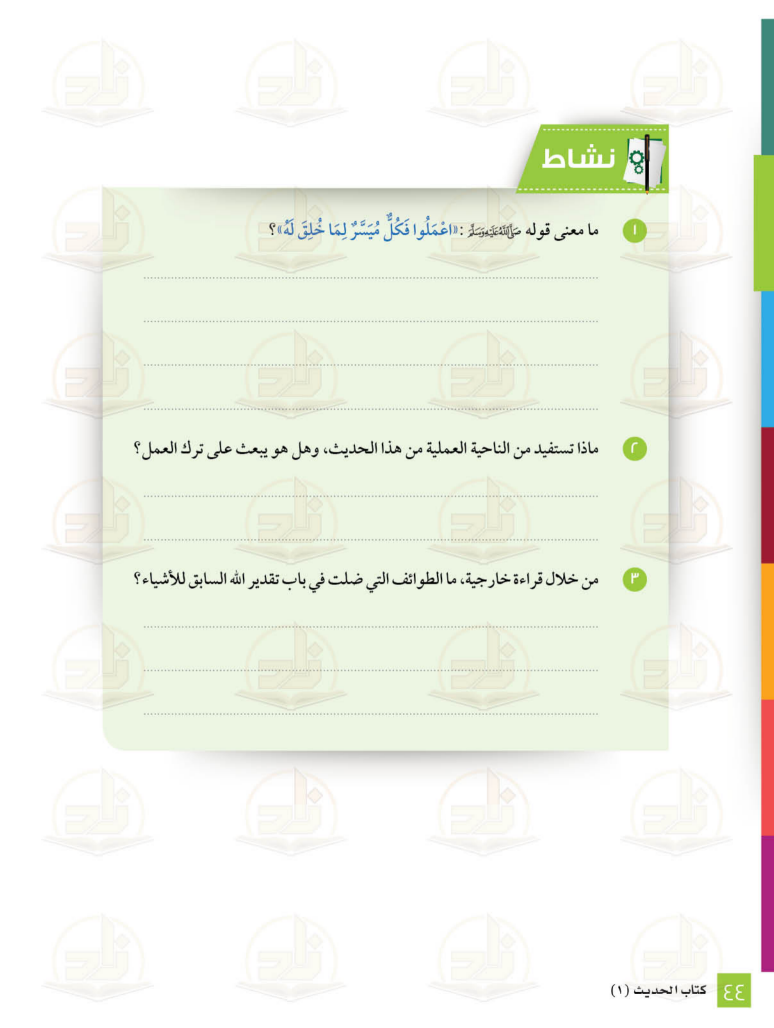
E

أن الله لم يزل عالماً من يطيعه فيدخله الجنة، ومن يعصيه فيدخله النار، وأن الله تعالى لم يضطر أحداً منهم للعمل بالطاعة أو المعصية، إنما تقدم فيهم علمه وإرادتُه بما هم عاملون، قال تعالى في أهل الجنة: ﴿جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الأحقاف: ١٤]، وقال في أهل النار: ﴿جَزَاءً مِمَا كَانُوا بِتَايِكِنِا يَجْمَدُونَ ﴾ [فصلت: ٢٨]، وقال في الفريقين: ﴿لِيَجْزِى اللّذِينَ أَسَتُوا بِمَا عَمِلُوا وَيَجْزِى النّدِينَ أَسَتُوا بِمَا عَمِلُوا وَيَجْزِى اللّذِينَ أَسَتُوا بِمَا عَمِلُوا وَيَجْزِى اللّذِينَ أَسْتُوا بِمَا عَمِلُوا وَيَجْزِى اللّذِينَ أَحْسَنُوا بِمَا عَمِلُوا وَيَجْزِى اللهِ مَا اللهِ مَا عَمِلُوا وَيَجْزِى اللهِ عَلَى أَعمالِهِ مَا عَمِلُوا وَعَقَابِهُ على أعمالِهِ مَ

0

أَنْ هذا الخبر لا ينبغي أَنْ يؤثر في ترك العمل بل في زيادته؛ لذا قال صَاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ: «اعْمَلُوا، فَكُلُّ مُيسَّرٌ لِمَا خُلِقَ لَهُ».

فهذا الحديث لا يقتضي تقليل العمل، بل يبعث على كثرة العمل، كما يقتضي الحذر من الإعجاب، وكذلك لا يقتضي التتابع في المعاصي، بل يقتضي ألا يقنط فاعلها من رحمة الله إن كثرت ذنوبه، ويبادر بالتوبة.





عَنْ عَبْدِ الله بْنَ مَسْعُودٍ وَعَلِيْهَ قَالَ : حدثنا رَسُولُ الله صَاللَهُ عَلَيْهُ وَهُوَ الصَّادِقُ المَصْدُوقُ، فَقَالَ: «إِنَّ أَحَدَكُمْ يُجْمَعُ خُلْقُهُ فِي بَطْنِ أُمِّهِ أَرْبَعِينَ يَوْمَا، ثُمَّ يَكُونُ فِي ذَلِكَ عَلَقَةً مِثْلَ ذَلِكَ، فَقَالَ: «إِنَّ أَحَدَكُمْ يُجْمَعُ خُلْقُهُ فِي بَطْنِ أُمِّهِ أَرْبَعِينَ يَوْمَا، ثُمَّ يَكُونُ فِي ذَلِكَ مُضْغَةً مِثْلَ ذَلِكَ، ثُمَّ يُرْسَلُ الْمَلَكُ فَيَنْفُحُ فِيهِ الرُّوحَ، وَيُؤْمَرُ بِأَرْبَعِ كَلِمَاتٍ: فَمُ تَكُونُ فِي ذَلِكَ مُضْغَةً مِثْلَ ذَلِكَ، ثُمَّ يُرْسَلُ الْمَلَكُ فَيَنْفُحُ فِيهِ الرُّوحَ، وَيُؤْمَرُ بِأَرْبَعِ كَلِمَاتٍ: بَكَتْبِ رِزْقِهِ، وَأَجَلِهِ، وَعَمَلِهِ، وَشَقِيًّ أَوْ سَعِيدٌ، فَوَالَّذِي لَا إِللهَ غَيْرُهُ إِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ، فَوَالَّذِي لَا إِللهَ غَيْرُهُ وَبَيْنَهُا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْجَنَّةِ حَتَّى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْجَتَابُ، فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ، حَتَّى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْجَتَابُ، فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ، حَتَّى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْجَتَابُ، فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ، حَتَّى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ، فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الْجَنِّةِ، فَيَدْخُلُهَا» متفق عليه.



### شبرح المنفردات

(الصادق المصدوق): معناه الصادق في قوله، المصدوق فيما يأتيه من الوحي الكريم.

(نُطْفَة) أي: قطرة من المني.

(العلقة) وهي قطعة الدم الغليظ، وهي دودة معروفة تُرى في المياه الراكدة.

(ثُمَّ يَكُونُ مُضْغَةً مِثْلَ ذَلِك) أي: أربعين يوماً.

والمضغة: قطعة لحم، بقدر ما يمضغه الإنسان.

(فَيَنْفُخُ فِيْهِ الرُّوْحَ) الروح: ما به يحيا الجسم، وكيفية النفخ الله أعلم بها، ولكنه ينفخ في هذا الجنين الروح ويتقبلها الجسم.

(وَأَجَله) أي: مدة بقائه في هذه الدنيا، والآجال تقديرها إلى الله عَرْجَلَ، والناس يختلفون في الأجل اختلافاً متبايناً، فمن الناس من يموت حين الولادة، ومنهم من يعمِّر إلى مائة سنة، وفي الحديث: «أعمار أمتي ما بين ستين إلى سبعين، وأقلُّهم من يجوز ذلك» أخرجه الترمذي، وحسنه.

(لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الجَنَّةِ) أي: فيما يبدو للناس، كما فسرتها الروايات الأخرى.

(فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ) فيدع العمل الأول الذي كان يعمله، وذلك لوجود دسيسة في قلبه -والعياذ بالله - هَوَت به إلى الهاوية.

وليس بظلم من الله تعالى له، فما من أحد يقبل على الله بصدق وإخلاص، ويعمل بعمل أهل الجنة صادقا، فيخذلُه الله أبداً.

(لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ) أي: فيما يبدو للناس.

(ذراع) المراد بالذراع التمثيل للقرب من موته، وأن تلك الدار ما بقي بينه وبين أن يصلها إلا كَمَنْ بقي ذراع بينه وبين موضع من الأرض.

الشرج الإجمالي للحديث

في هذا الحديث بيان أن الرجل إذا جامع امرأته، وألقى في رحمها الماء بقي أربعين يوماً وهو نطفة، ويتغير شيئاً فشيئاً، حتى يصير علقة، ثم يثخن ويغلظ شيئاً فشيئاً، حتى يمر عليه ثمانون يوماً، فتتحول إلى مضغة، وقد قال الله تعالى في هذه المضغة: ﴿مِن مُضَغّة مُخَلّقة وَغَيْر مُخَلّقة وَغَيْر مُخَلّقة وَعَلْم الله الله تعلى يوماً تخلّق إلى تمام مائة وعشرين يوماً، ولا يتبين فيها الخلق تبينًا ظاهراً، إلا إذا تم تسعين يوماً في الغالب، فإذا تمت هذه المضغة مائة وعشرين يوما أرسل الله إليها الملك الموكل بالأرحام، فينفخ فيها الروح بإذن الله عَيْمَل وهذه الروح أمر لا يعلمه إلا رب العالمين، فتدبُّ فيه حتى تدخل الجسد كله، وحينئذ يكون إنساناً، أما قبل فهو ليس بشيء.

ويؤمر الملك بأربع كلمات: بكتب رزقه، وأجله، وعمله، وشقي أم سعيد، وإن الرجل ليعمل الزمان الطويل بعمل أهل الجنة فما يبدو للناس، ثم يختم له عمله بعمل أهل النار لفساد في نفسه وقلبه، وإن الرجل ليعمل الزمان الطويل بعمل أهل النار فيما يبدو للناس، ثم يختم له عمله بعمل أهل الجنة، لتوبته وسعيه إلى الله، فعلى العبد أن يحرص على حسن الخاتمة، وأن يحذر من الأمن من مكر الله عَيْبَل، وألا يغتر بعمله.

كتاب الحديث (١)



المضغة، وهي غير مخلقة لم يكن الدم الذي يخرج نفاساً، بل دم فساد.

## أن الإنسان يبقى نطفة لمدة أربعين يوماً، واختلفوا هل يجوز إلقاء النطفة أو لا؟

الجواب: ذهب بعض أهل العلم إلى أنه يجوز إلقاؤها؛ لأنه لم يتكون إنساناً، ولم يوجد فيه أصل الإنسان وهو الدم.

وذهب بعض أهل العلم إلى أنه لا يجوز؛ لأن الله تعالى قال: ﴿فَجَعَلْنَهُ فِي قَرَارِ مُكِينٍ اللهِ إِلَىٰ قَدَرٍ مَعَلُومٍ ﴾ [المرسلات: ٢١-٢٢] فلا يجوز أن نتجاسر على هذا القرار المكين ونخرج الجنين منه، وهذا أقرب إلى الصواب، لكنه ليس كتحريم ما بعده من بلوغه أربعة أشهر.

أن الروح تنفخ في الجسد، ولا نعلم الكيفية؛ لأن هذا من أمور الغيب، كقوله تعالى: ﴿ وَمَرْبَمُ ٱبْنُتَ عِمْرَنَ ٱلَّتِيّ أَحْصَنَتُ فَرَجُهَا فَنَفَخْنَ الْفِيهِ مِن رُّوحِنَا ﴾ [التحريم: ١٢].

أن الملائكة عليهم السلام عبيدٌ، يؤمرون وينهون، لقوله: «فَيُوْمَرُ بِأَرْبَعِ كَلِمَاتٍ»، والآمرُ له هو الله عَرَبَل.





أَن نفخ الروح يكون بعد تمام أربعة أشهر، لقوله: «ثُمَّ يُرْسَلُ إِلَيْهِ المَلَكُ فَيَنْفُخُ فِيْهِ الرَّوْحَ»، وينبني على هذا:

- أ. أنه إذا سقط بعد نفخ الروح فيه فإنه يغسل، ويكفن، ويصلى عليه، ويدفن في مقابر المسلمين، ويسمى، ويعق عنه، لأنه صار إنساناً، فيثبت له حكم الكبير.
- ب. أنه بعد نفخ الروح فيه يحرم إسقاطه بكل حال؛ لأن إسقاطه حينئذ يكون سبباً لهلاكه، ولا يجوز قتله وهو إنسان.

# الله الم

- ما معنى قوله صَّالِتُنْعَنِيوَتَدِّ: ﴿إِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الْجَنَّةِ حَتَّى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ وَبَيْنَهُ النَّارِ، فَيَدْخُلُهَا»؟ وَبَيْنَهَا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ، فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ، فَيَدْخُلُهَا»؟
  - اذكر مراحل خلق الإنسان والأحكام المتعلقة بها.
  - حرر الخلاف في الإجهاض، على ضوء ما درست، مستعينا بأبحاث أخرى.
    - الدم النازل من المرأة بعد إسقاط الجنين؟ فصل القول في ذلك.



عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَائِقَهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَاللَهُ عَلَى مَا يَنْفَعُكَ، وَاسْتَعِنْ بِاللهِ وَلَا تَعْجَزْ، وَإِنْ مِنَ الْمُؤْمِنِ الضَّعِيفِ، وَفِي كُلِّ خَيْرٌ، احْرِصْ عَلَى مَا يَنْفَعُكَ، وَاسْتَعِنْ بِاللهِ وَلَا تَعْجَزْ، وَإِنْ مِنَ الْمُؤْمِنِ الضَّعِيفِ، وَفِي كُلِّ خَيْرٌ، احْرِصْ عَلَى مَا يَنْفَعُكَ، وَاسْتَعِنْ بِاللهِ وَلَا تَعْجَزْ، وَإِنْ مَنَا اللهُ وَمَا شَاءَ فَعَلَ، فَإِنَّ أَصَابَكَ شَيْءٌ، فَلَا تَقُلُ: لَوْ أَنِّي فَعَلْتُ كَانَ كَذَا وَكَذَا، وَلَكِنْ قُلْ: قَدَرُ اللهِ وَمَا شَاءَ فَعَلَ، فَإِنَّ أَصَابَكَ شَيْءٌ، فَلَا الشَّيْطَانِ» رواه مسلم.



### شبرح المنفردات

(المؤمن القوي) يعني في إيمانه؛ لأنه يحمله ذلك على أن يقوم بما أوجب الله عليه، وضعيف الإيمان يكون إيمانه ضعيفاً، فلا يحمله على فعل الواجبات، وترك المحرمات.

وقيل: المؤمن القوي في إيمانه، والقوي في بدنه وعمله خيرٌ من المؤمن الضعيف في إيمانه ، أو الضعيف في بدنه وعمله في بدنه وعمله الضعيف في بدنه وعمله؛ لأن المؤمن القوي ينتج ويعمل للمسلمين ، وينتفع المسلمون بقوته البدنية وبقوته الإيمانية، وبقوته العلمية ، فينتفعون به في الجهاد في سبيل الله، وفي الدفاع عن الإسلام والمسلمين.

(وفي كل خير) أي: في كل من القوي والضعيف خيرٌ لاشتراكهما في الإيمان، مع ما يأتي به الضعيف من العبادات.

وإنما قال: (وفي كل خير)؛ لئلا يتوهم أحدٌ من الناس أن المؤمن الضعيف لا خير فيه، بل المؤمن الضعيف فيه خيرٌ، بالتوحيد والعبادة والذكر وغيره.

(احرص على ما ينفعك) أي: احرص على طاعة الله تعالى، والرغبة فيما عنده، واحرص على ما ينفعك في أمر الدين والدنيا.

(واستعن بالله) أي: ولا تنس الاستعانة بالله، ولو على الشيء اليسير، وكنْ على يقين أنه لولا عون الله ما تيسرت أمورك.

(ولا تعجز) يعني استمر في العمل ولا تتأخر، ولا يصيبك العجز والوهن بعد فترة، فتترك العمل.

(فإن أصابك شيء فلا تقل: لو أني فعلت كان كذا وكذا) أي: بعد أن تحرص وتبذل الجهد، وتستعين بالله ، ثم كان الأمر على خلاف ما تريد، فلا تقل: لو أني فعلت لكان كذا؛ لأن هذا أمر فوق إرادتك.

(ولكن قل: قَدَرُ الله وما شاء فعل) أي: هذا تقدير الله وقضاؤه، وما شاء الله عَرَجَيلَ فعله.

(فإن «لو» تفتح عمل الشيطان) أي: تفتح عليك الندم والأحزان والوساوس، والأمر قد انتهى، والا يمكن أن يتغير عمَّا وقع.

> في هذا الحديث العظيم بيَّن الرسول عَيْدِ السَّولِ عَيْدِ السَّرَةُ وَالسَّرَةُ أَن المؤمنين منهم القوي، ومنهم الضعيف؛ وفي كليهما خير؛ إلا أن المؤمن القوي أحبُّ إلى الله من المؤمن الضعيف؛ وذلك لأن المؤمن القوي ينفع نفسه وينفع غيره؛ وتتعدى منفعته إلى أهله وقومه وأمَّته، والمؤمن الضعيف قد يقتصر بنفعه على نفسه.

> ولأن المؤمن القوي بقوته يمكن أن يكسر حزب الشيطان، بقوله إذا قال، وبفعله

فقويُّ الإيمانِ أكثر إقداما على العدو في الجهاد، وأشد عزيمة في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وأرغب في الصلاة والصوم والذكر وسائر العبادات.

ثم أتبع ذلك النبي صَلَاللَهُ عَلَيه وَسَلَّم بوصية جامعة مانعة لأُمَّته بقوله عَيْدَالسَّدَة وَالسَّدَة : «احرص على ما ينفعك العنى: اجتهد في تحصيل ومباشرة ما ينفع، وذلك بشغل وقتك بكل نافع، في الدين والدنيا، وإذا تعارضت منفعة الدين ومنفعة الدنيا فقدِّم منفعة الدين؛ لأن الدين إذا صلح صلحت الدنيا، أما الدنيا إذا صلحت مع فساد الدِّين فإنها تفسد.

ثم إذا بذلت الجهد، واستعنت بالله، وصار الأمر على خلاف ما تريد، لا تندم، ولا تقل: لو أنى فعلت لكان كذا، وإلا انفتح عليك من الوساوس والندم والأحزان ما يكدر عليك الصفو، فقد قضى الأمر، وعليك أن تسلم الأمر للجبار عَرْبَيَلً، وقل حينئذ: قُدَرُ الله وما شاء فعل.



فائدة إثرائية

الأول: على وجه الحزن على الماضي والجزع من المقدور، فهذا هو الذي نهى عنه النبي صَلَّقَ عَلَيْهُ وَسَلَّم، فعلى العبد المؤمن أن يوقن أن ما أصابه لم يكن ليخطئه، وما أخطأه لم يكن ليصيبه.

والحذر من مداخل الشيطان في ذلك.

استعمالات "لو"

الثاني: أن تقال (لو) بغير تأسُّفِ على ما مضى ونحوه، كقوله: ﴿ لَوَكَانَ فِيهِمَا عَالِهَ مُ إِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَتًا ﴾ [الأنبياء: ٢٢]، أو لبيان محبة الخير وإرادته، كقوله: "لو أن لي مثل ما لفلان لعملت مثل ما يعمل " ونحوه، فهذا جائز.



قال ابن القيم وَحَمُّاللَهُ: «فتضمن هذا الحديث الشريف أصولا عظيمة من أصول الإيمان:

- أحدها: أن الله سبحانه وتعالى موصوف بالمحبة ، وأنه يُحِب حقيقة .
- الثاني: أنه يحب مقتضى أسمائه وصفاته وما يوافقها؛ فهو القوي ويحب المؤمن القوي، وهو وتر يحب الوتر، وجميل يحب الجمال، وعليم يحب العلماء، ومؤمن يحب المؤمنين، ومحسن يحب المحسنين، وصابر يحب الصابرين، وشاكر يحب الشاكرين.
  - ومنها: أن محبته للمؤمنين تتفاضل، فيحب بعضَهم أكثرَ من بعض.

## الله الم

- ما معنى قوله صَلَّاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّةٍ: «الْمُؤْمِنُ الْقَوِيُّ»؟
- ما التوجيه الذي ورد في هذا الحديث، والذي يدل على العمل والسعي الدائم في أمري الدنيا والآخرة، وماذا تفهم منه؟
- اثبات الحب لله واضح في هذا الحديث، اذكر من نصوص الكتاب والسنة ما يدل عليه.
  - اذكر أحكام (لو)، ومتى يجوز قولها؟



## الحديث الحادى عشر

عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ وَ النَّهِ عَالَهُ مَا نَهُ سَمِعَ عُمَرَ وَعَالِقَهُ عَنْهُ يَقُولُ عَلَى المِنْبَرِ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ صَالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: «لاَ تُطْرُونِي، كَمَا أَطْرَتْ النَّصَارَى ابْنَ مَرْيَمَ، فَإِنَّمَا أَنَا عَبْدُهُ، فَقُولُوا عَبْدُ الله، وَرَسُولُهُ ، رواه البخاري.



### شبرح المنفردات

(لا تطروني) الإطراء: هو الإفراط في المديح ومجاوزة الحد فيه، وقيل: هو المديح بالباطل والكذب فيه.

(كما أطرت النصاري ابن مريم) أي: بدعواهم فيه الألوهية، والبنوة لله تعالى ونحوه.

(إنما أنا عبده، فقولوا عبد الله ورسوله) أي: صِفوني بذلك كما وصفني به ربي، وقولوا: عبد الله ورسوله.

الحديث الحادي عشر: «لا تطروني ....

أن النبي صَلَاللهُ عَلَيهِ وَسَلَّم حرصاً منه على توحيد الله تعالى، وخوفاً على أمته من الشرك الذي وقعت فيه الأمم السابقة، حذّرها من الغلو فيه، ومجاوزة الحد في مدحه، بنسبة أوصاف الله تعالى وأفعاله الخاصة به إليه صَّالتَّهُ عَلَمًا عَلَت النصاري في المسيح بوصفه بالألوهية والبنوة لله تعالى، فوقعت في الشرك، كما قال تعالى:

المقطع للاطلاع فقط

﴿ لَقَدْ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓا إِنَ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْمَسِيحُ ٱبْنُ مَرْيَمٌّ وَقَالَ ٱلْمَسِيحُ يَكَبِي إِسْرَاءِ بِلَ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ ۚ إِنَّهُۥ مَن يُشْرِكَ بِٱللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَلَهُ ٱلنَّارُّ وَمَا لِلظَّلِلِمِينَ مِنْ أَنْصَارٍ ﴾.

وإنما صِفُوني بالعبودية والرسالة كما وصفني الله تعالى بذلك، ولا تتجاوزوا بي حدود العبودية إلى مقام الألوهية أو الربوبية، كما فعلت النصاري، فكفروا بذلك وضلُّوا، فإن حق الأنبياء العبودية والرسالة، أما الألوهية فإنها حقٌّ الله

فمنعهم النبي صَرَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَرَّ أَن يطروه بالباطل، فأما وصفه بما فضله الله به وشرَّ فه، فحقُّ واجب على كل من بعثه الله إليه من خلقه، وذلك كوصفه عَيْمِالسَّكُمْ نفسَه بقوله: «أَنَا سَيِّدُ وَلَدِ آدَمَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَأَوَّلُ مَنْ يَنْشَقُّ عَنْهُ الْقَبْرُ، وَأَوَّلُ شَافِع وَأَوَّلُ مُشَفّع » رواه مسلم.

سدُّ الذرائع التي تؤدي إلى الشرك بالله، فالشرك بالله لما كان أعظم الذنوب وأظلم الظلم، وهو الذنب الذي لا يغفره الله، والذي حرم الله على صاحبه الجنة ومأواه النار، لما كان بهذه الخطورة حذَّر منه صَاللة عَيْسَتَة ، ومنع من أي وسيلة تؤدي إليه، ومن ذلك الإطراء والغلو بغير حق.



التحذير من الغلو والإِسراف في المدح، ومجاوزة الحد، والمدح بالباطل.

أن كفر النصارى إنما كان بسبب غلوِّهم في المسيح، وادِّعاءِ أنه ابنُ الله أو أنه الله! تعالى الله عن قولهم علوّاً كبيرا، حتى أدَّى بهم ذلك إلى تحريف الكتب المقدسة، لكي يستدلوا بها على صحة مزاعمهم الباطلة.

أن من رفع شخصا فوق حقه، وتجاوز به مقداره بما ليس فيه فهو متعدِّ آثمٌ؛ لأن ذَلِكَ لو جاز في أحد لكان أولى الخلق به نبينا عَلَيْهِ السَّمَةُ وَاللهِ اللهِ من عَلَيْهِ اللهِ من أعطاه الله من منزلةٍ، ولا يتجاوز به إلى غيرها.

أن نسبة عيسى إلى مريم عَلَيْهِمَالسَّلَامُ تبعيدٌ له عن الإلهية، وتأكيدٌ لبشريته، وأنه عبد الله ورسوله عَلَيْهَالسَّلَامُ السَّلَامُ .

ک

أن أشرف المقامات هو مقام العبودية، فقد قال عَرْبَلُ في ذكر الإسراء: ﴿ سُبْحَانَ اللَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ ﴾ وقال تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ لَمَّا قَامَ عَبْدُ الله يَدْعُوهُ ﴾ وقال: ﴿ وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا ﴾. ﴿ وَأَنْ هُوَ رَيْبٍ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا ﴾. وبذلك استحق التقديم على الناس في الدنيا والآخرة؛ حتى يقول عيسى عَيْهِ السَّكَمْ يوم القيامة إذا طلبوا منه الشفاعة: «ائتُوا مُحَمَّداً مَا الله عَبْدُوسَةً، عَبْدٌ غَفَرَ اللهُ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذُنْبِهِ وَمَا تَأَخَّرَ » رواه ابن حبان، وصححه الأرناؤوط.



جمعه صَّالِتَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمُ بِين وصفه بكونه عبد الله، ووصفه بكونه رسوله دفعاً للإفراط والتفريط والغلو، ورحم الله الشيخ محمد بن عبد الوهاب إذ يقول: "عبدٌ لا يُعبد، ورسولٌ لا يُكذب، بل يطاع ويُتبع"، وهذا هو مقتضى شهادة أن محمدا رسول الله، فان معناها كما قال وَحَمَالله: "طاعته فيما أمر، وتصديقه فيما أخبر، واجتناب ما عنه نهى وزجره وألا يعبد الله إلا يما شرع».



أن المدح المذموم لرسول الله صَلَّتَهُ عَيْنَهُ هُو الذي يُتجاوز فيه الحد، ويقع به المادح في المحظور الذي لا يرضاه الله ولا رسوله صَلَّتَهُ عَيْنَهُ ، ومن ذلك قول البوصيري في البردة:

يَا أَكْرِمَ الْخِلقِ مَا لِي من ألوذُ بِهِ ... سواك عِنْد خُدُوث الْحَادِث العمم

فهذا المعنى الذي اشتمل عليه هذا البيت لا يجوز أن يصرف لغير الله عَرَّفَيَّل، ولا يستحقه إلا الله وحده لا شريك له، فهو الذي يعاذ به ويلاذ به ويلتجأ إليه، ويعتصم بحبله، لا النبي محمد صَّاللَّهُ عَلَيْهُ ولا غيره.



## ما معنى قوله صَلَّقَتْ عَيْدُوسَةً: «عَبْدُ الله، وَرَسُولُهُ»؟

و المدح، الإفراط في المدح. اشرح ذلك مستعينا بالحديث.

- اكتب جملة فوائد من هذا الحديث في صيانة التوحيد.
  - بین کیف کان النبی صَالَتَهُ عَلَیه وَسَلَم یصون ویحمی جناب التوحید.
- في قراءة لكتاب التوحيد للشيخ محمد بن عبد الوهاب، ماذا قال في التعليق على هذا الحديث.



عَنِ جُنْدُبِ بْنِ عَبْدِ الله بْنِ سُفْيَانَ الْبَجَلِيِّ رَحَالِكَا قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ صَاللَتَ عَلَى قَبْلَ أَنْ يَمُوتَ بِخَمْسٍ، وَهُو يَقُولُ: «إِنِّي أَبْرَأُ إِلَى الله أَنْ يَكُونَ لِي مِنْكُمْ خَلِيلٌ، فَإِنَّ الله تَعَالَى قَدِ اتَّخَذَنِي بِخَمْسٍ، وَهُو يَقُولُ: ﴿إِنِّرَاهِيمَ خَلِيلاً، وَلَوْ كُنْتُ مُتَّخِذاً مِنْ أُمَّتِي خَلِيلاً لَا تَّخَذُ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلاً، وَلَوْ كُنْتُ مُتَّخِذاً مِنْ أُمَّتِي خَلِيلاً لَا تَخَذُوتُ أَبَا بَكْرٍ خَلِيلاً، فَلا تَتَّخِذُوا أَلا وَإِنَّ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ كَانُوا يَتَّخِذُونَ قُبُورَ أَنْبِيَائِهِمْ وَصَالِحِيهِمْ مَسَاجِد، أَلَا فَلا تَتَّخِذُوا اللهَ بُورَ مَسَاجِد، إِنِّي أَنْهَاكُمْ عَنْ ذَلِكَ » رواه مسلم.

## راوي الحديث

جندب بن عبد الله بن سفيان البجلي، صاحب النبي صَالَتُهُ عَلَيْهُ وَاللهُ وَالبصرة، وله عدة أحاديث، روى عن حذيفة، وروى عنه الأسود بن قيس وأنس بن سيرين والحسن البصري وصفوان بن محرز وغيرهم، توفي عام ٧٠هـ.

## شبرح المنفردات

(أبرأ إلى الله) أي: أمتنع من هذا وأنكره.

(أن يكون لي منكم خليل) الخليل: هو البالغ الغاية في المحبة الخالصة، مشتق من الخُلَّة، وهي تخلل المودة في القلب؛ وإنما كان ذلك لأن قلبه صَّالتُنْعَيَّهُ وَلَا المتلأ من محبة الله وتعظيمه ومعرفته، فلا يسع لمخالَّة غيره.

(فإن الله قد اتخذني خليلاً) فيه التصريح بأن الخلة أكملُ وأرفعُ مرتبةً من المحبة.

قال ابن القيم: «وأما ما يظنه بعض الغالطين من أن المحبة أكمل من الخلة، وأن إبراهيم خليل الله، ومحمد صَلَّتُ عَلَيْ حبيب الله! فمن جهلهم، فإن المحبة عامة والخلة خاصة، وهي نهاية المحبة.. وقد أخبر النبي صَالِسَتُنَاتِهُ وَلَا أَنْ الله قد اتخذه خليلاً، ونفى أن يكون له خليلٌ غير ربه، مع إخباره بحبه لعائشة ولأبيها ولعمر بن الخطاب تَعَالِقَتَنْهُ وغيرهم».

(يَتَّخِذُونَ قُبُورَ أَنْبِيَائِهِمْ وَصَالِحِيهِمْ مَسَاجِدَ) فيتخذون من تلك القبور مساجدَ، يُصلُّون ويتوجهون إليها في دعائهم ورغبتهم وطلبهم.

(فَلَا تَتَّخِذُوا الْقُبُورَ مَسَاجِدَ، إِنِّي أَنْهَاكُمْ عَنْ ذَلِكَ) تأكيدٌ للنهي، وتحذيرٌ من هذا المنهي عنه، وهو اتخاذ القبور مساجدً.

> بيَّن صَالِتَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمْ في هذا الحديث أن درجة الخلة هي مقامه صَالِتَهُ عَند الله تعالى، كما هو مقام إبراهيم عَتِه السَّلَم، وأنه لو اختار واصطفى من أمته خليلاً لاتخذ منهم أبا بكر رَحِوَلِيَّةُ عَنْهُ؛ لكونه متأهلاً لأن يتخذه عَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ خليلاً، لولا المانع، وهو أنه عَيْنِهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ مِن معرفة الله تعالى ومحبته ومراقبته، فلم يتسع قلبُه لخلَّة غير الله عَنَّهَ عَلَ.

> ثم بيَّن الرسول صَالِمَتُ عَنِي عظيم أمر التوحيد، وحذَّر من الشرك، وسدَّ كلُّ طريق موصل إليه، فنهى الرسول صَاللَهُ عَن البناء على القبور، وعن اتخاذها عيداً، وعن اتخاذها مساجدً؛ لئلا يفضى ذلك إلى عبادة أصحابها، وطلب قضاء الحوائج منهم، وبيَّن صَالِمَتْ عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم أَن هذا هو صنيع الأمم السابقة، وأن هذا هو أصل ابتداء الشرك في الناس.



إبطال قول من زعم أن النهي عن الصلاة عند القبور لأجل النجاسة، فهذا أبعد شيء عن مقاصد الرسول عَلَّلْتُمَيَّدُهُ، بل العلة في ذلك الخوف على الأمة أن يقعوا فيما وقعت فيه اليهود والنصارى، وعُبَّاد اللات والعُزَّى من الشرك، ويدل على ذلك أن النبي عَلَّلْتُمَيَّدُوسَكُمُّ لعن اليهود والنصارى على اتخاذ قبور أنبيائهم مساجد، ومعلوم قطعاً أن هذا ليس لأجل النجاسة، فهي من أنظف وأطهر البقاع عندهم، لكن لكونها ذريعة إلى الكفر والشرك بالله تعالى.

#### ئدة النهي عن بناء المساجد على القبور، و وُجوب هدم القباب التي بنيت ائية عليها.

قال شيخ الإسلام: «أما بناء المساجد على القبور فقد صرح عامة الطوائف بالنهى عنه، متابعة للأحاديث الصحيحة».

> وقال ابن القيم: «يجب هدم القباب التي بنيت على القبور؛ لأنها أُسست على معصية الرسول سَلِّشُتَهُ عِينَدُلُمُ ».

## 🎖 نشاط

- ا ما معنى قوله صَلَّتَهُ عَلَيْهِ وَسَلِّمَ : "يَتَّخِذُونَ قُبُورَ أَنْبِيَائِهِمْ وَصَالِحِيهِمْ مَسَاجِدَ»؟
- اكتب بحثا لغويا في التفريق بين المحبة والخلة، وبين مرتبة النبي صَّالتَهُ عَلَيْهِ فِي هذا الباب.
- العلة في النهي عن اتخاذ القبور مساجد، وهل تعلم في نصوص الشرع ما يؤيد هذا الأصل؟
- كيف ترد على الروافض في طعنهم على أبي بكر وَ الله من خلال در استك لهذا الحديث؟



## الحديث الثالث عشر

عَنْ عُمَرَ رَسَى اللَّهُ مَاءَ إِلَى الحَجَرِ الأَسْوَدِ فَقَبَّلَهُ، فَقَالَ: «إِنِّي أَعْلَمُ أَنَّكَ حَجَرٌ، لاَ تَضُرُّ وَلاَ تَنْفَعُ، وَلَوْ لاَ أَنِّي رَأَيْتُ النَّبِيَّ صَالِسًا عَيْمُوسَةً يُقَبِّلُكَ مَا قَبَّلْتُكَ» رواه البخاري.



### شرح المنفردات

(لا تضرُّ ولا تنفعُ) أي: بذاتك، وإنما النفع بالثواب الذي يحصل بامتثال أمر الله تعالى في تقبيله. (مَا قَبَّلْتُكَ) فيه إشارة منه وَ إلى أن هذا أمرُّ تعبديُّ فنفعل، وعن علته لا نسأل، وإيماء إلى التوحيد الحقيقي الذي عليه مدار العمل.

الشرج الإجمالي للحديث

هذا الحديث يبين أهمية الأمر باتباع السنة وآدابها، فقد قبّل عمر كَوَالِشَهُمُهُ الحجر الأسود، وقد شرع الله سُنِكَهُ وَعَلَى لعباده أن يقبلوه؛ لكمال الذل والعبودية، ومن باب حماية التوحيد قال عمر كَوَاللَّهُ عَيْدَ حين قبّله: «إني لأعلم أنك حجرٌ، لا تضرُّ ولا تنفع»، فالضرر والنفع بيد الله عَرْبَيَل، ثم بيّن كَوَاللَّهُ مَا تقبيله إياه لمجرد اتباع النبي صَاللَهُ عَلَيْهُ مَا قبلتك» ولولا أني رأيت رسول الله صَاللَهُ عَلَيْهُ يقبلك ما قبلتك» يعني فأنا أقبّلك اتباعاً للسنة، لا رجاء للنفع، أو خوف الضرر.

#### فوائد الحديث

الحث على الاقتداء برسول الله صَلَّلَتُمَّعَيْءَوَسَدُّ في تقبيل الحجر الأسود، وترك الاعتراض على السنن بالعقول، وأن تقبيله الحجر ليس عبادة له، بل لله تعالى بامتثال أمره فيه، كأمره بسجود الملائكة لآدم.

بيان السُّنَنِ بالقول والفعل، وأنَّ الإمام إذا خشِيَ على أحد من فعله فسادَ اعتقادٍ أن يبادر إلى بيان الأمر.

قال الطبري: إنما قال ذلك عمر والله أعلم -؛ لأن الناس كانوا حديث عهد بعبادة الأصنام، فخشي عمر أن يظن الجهال أن استلام الحجر هو مثل ما كانت العرب تفعله في الجاهلية، فأراد عمر أن يعلم أن استلامه لا يقصد به إلا تعظيم الله تعالى، والوقوف عند أمر نبيه عَيْبَاليّلَمْ؛ إذ ذلك من شعائر الحج التي أمر الله بتعظيمها، وأن استلامه مخالف لفعل أهل الجاهلية في عبادتهم الأصنام؛ لأنهم كانوا يعتقدون أنها تقربهم إلى الله زلفى، فنبه عمر على مجانبة هذا الاعتقاد، وأنه لا ينبغي أن يعبد إلا من يملك الضر والنفع، وهو الله تعالى عَلَيْمَا.

لا يشرع أن يقبل شيء من الكعبة المشرفة إلا الحجر الأسود فقط، أما الركن اليماني فإنه يستلم فقط، ولا يشرع استلام غير هذين الركنين من أركان الكعبة؛ لعدم ورود ذلك عن النبي صَلَّلَتُمَنَّيُوسَلَّهُ.





أن التحسين والتقبيح إنما هو من قبل الشرع لا من قبل العقل، وأن كل ما جاء به الشرع فهو الحسن المحمود، وسرُّ ذلك محضُ العبودية، وأن العبادات على ضربين: منها ما فُهم معناه وعلته ومصلحته، ومنها ما وضع لمجرد التعبد وامتثال الأمر.

المشروع في الحجر الأسود أن يمسحه بيده اليمني ويقبِّله، فإن لم يمكن استلمه وقبَّل يدَه، فإن لم يمكن أشار إليه بشيء معه أو بيده، ولا يقبِّله.

التسليم للشارع في أمور الدين وحسن الاتباع فيما لم يكشف عن معانيه، وهي قاعدة عظيمة في اتّباع النبي صَلَّاتُ عَلَيْهِ وَلَم يَعْلَم الحكمة فيه، فكمال التعبد أن ينقاد الإنسان لله عَرَّجَلَّ، سواء عرف السبب والحكمة في المشروعية أم لم يعرف.

# الم الم

- ا وجّه قول عمر رَوْ اللّهُ عَدْ: «وَلَوْ لاَ أَنِّي رَأَيْتُ النَّبِيّ صَالِتَهُ عَلَيْهُ يُقَبِّلُكَ مَا قَبَّلْتُك».
  - اذكر أحكام الحجر الأسود مقارنة بباقي أركان الكعبة.
  - کیف تستدل علی فقه عمر رَحَالِسَاعَاء من واقع دراستك لهذا الحديث؟
- ق كيف استفدنا من الحديث أن التحسين والتقبيح مردُّه إلى الشرع، داعما ما تقول بالقرآن؟

## الحديث الرابع عشر

عَنْ عَبْدِ الله بْنِ عُمَرَ رَضَالِتَهَ عَنْهَا أَنَّ رَسُولَ الله صَالَتَهُ عَلَيْهَا أَدْرَكَ عُمَرَ بْنَ الخَطَّابِ رَضَالِتَهُ عَنْهُ، وَهُوَ يَسِيرُ فِي رَكْب، يَحْلِفُ بِأَبِيهِ، فَقَالَ: «أَلاَ إِنَّ اللهَ يَنْهَاكُمْ أَنْ تَحْلِفُوا بِآبَائِكُمْ، مَنْ كَانَ حَالِفاً فَلْيَحْلِفْ بالله أَوْ لِيَصْمُتْ » رواه البخاري.



## شبرح المنفردات

(حالفا) أي: يريد أن يحلف.

(ليصمت) لبسكت، ولا يحلف أصلا.

قد يضطر المتكلم إلى أن يؤكد قوله ويوثق خبره بأنواع المؤكدات، ومنها اليمين، فالحلف على الشيء يفيد توكيد المحلوف عليه باقترانه بما يعظم عند السامع والمتكلم.

وفي هذا الحديث يعلمنا الرسول صَلَاتَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ مِن نحلف ونؤكد أقوالنا إذا أردنا الحلف، ويبين لنا أن الحلف بالله، ولا يجوز الحلف بغير الله؛ لأن التعظيم الحقيقي في هذا المقام لا يكون إلا له سبحانه وتعالى، وهو الجدير بالإجلال والإكبار.

فأفاد الحديث حرمة الحلف بكل ما سوى الله، من نبيٍّ أو وليٍّ، وأن الواجب تخصيص الحلف بالله، أو باسم من أسمائه، أو صفةٍ من صفاته، وقد قال صَّالِللهُ عَلَيْهِ وَيَسَلِّمَ: «مَنْ حَلَفَ بِغَيْرِ الله فَقَدُّ كَفَرَ أَوْ أَشْرَكَ» رواه الترمذي، وحسنه.





### فوائد الحديث



تحريم الحلف بغير الله تعالى، كائنا من كان المحلوف به، للنهى عن ذلك، وقد وصف بأنه شرك وكفر.

فائدة إثرائية

إذا حلفت يمينا فيحسن أن تقيدها بالمشيئة، لقول النبي صَلَّتَهُ عَلَيْهُ: "مَنْ حَلَّفَ عَلَى يَمِين، فَقَالَ: إِنْ شَاءَ اللهُ لَمْ يَحْنَثُ ، رواه أحمد والترمذي، وصححه الألباني، فتقول: «والله لأفعلنَّ كذا إن شاء الله»؛ لتستفيد بذلك فائدتين عظيمتين:

الأولى:

الثانية:

أن يتيسر لك ما حلفت عليه.

أنك لو حنثت فلا كفارة عليك.

اليمين التي توجب الكفارة هي اليمين بالله على شيء مستقبل، فإذا حلفت فائدة إثرائية على شيء مستقبل، فقلت: والله لا أفعل كذا، فهنا نقول: إن فعلته فعليك الكفارة، وان لم تفعله فلا كفارة عليك.

أما إن كان الحلف بغير الله فلا أثر لهذه اليمين؛ وهي يمين غير منعقدة، مع لحوق الإثم بالحالف، لذا كان من فقه الصحابة رَحَلِيَّة عَدم الحلف بغير الله أبدا، فعن ابن مسعود رَحَلَيَّة عَنْه قال: «لأن أحلف بالله كاذبا أحبُّ إلى من أن أحلف بغيره صادقا» أخرجه عبد الرزاق في المصنف، وصححه الألباني؛ ووجه ذلك: أن الحلف بغير الله شرك، ولو كان صادقا، أما الحلف بالله كذبا فهو حرام، ومعلوم أن الشرك أعظم من فعل الحرام، ولو كان من الكبائر.

## اليمين على شيء ماضٍ لا كفارة فيه، ولكن إن كان الحالف كاذبا فهو آثم، وإن كان صادقا فلا شيء عليه.

فائدة أنه لا يجوز الحلف بغير الله تعالى، وهو مما اتفق على النهي عنه. الرائلة

فمن حلف بغير الله، سواء أكان نبيّاً أم وليّاً أم الكعبة أم قبر فلان، أم أباه أم أمّه أم النعمة أم غيرَها، فقد ارتكب كبيرة من كبائر الذنوب، ووقع في الشرك، لقوله صَلَّسَتُ عَلَيْقَ المَّنْ حَلَفَ بَعَيْر الله فَقَدْ كَفَرَ أَوْ أَشْرَكَ (واه الترمذي، وحسنه.

ولأن الحلف فيه تعظيمٌ للمحلوف به، فمن حلف بغير الله كائناً من كان، فقد جعله شريكاً لله عَرَّبَةً في هذا التعظيم، الذي لا يليق إلا به سُبْعَاتَهُ وَعَالَ .

وهذا من الشرك الأصغر إن كان الحالف إنما أتى به لكونه كلمة تجري على لسانه، ولم يقم في قلبه تعظيم للمحلوف به.

وهو من الشرك الأكبر إن كان الحالف قصد بحلفه تعظيم المخلوق الذي حلف به، كتعظيم الله تعالى، كما يفعله كثير من المتصوفة الذين يحلفون بالأولياء والمشايخ أحياء وأمواتاً، حتى ربما بلغ تعظيمهم في قلوبهم أنهم لا يحلفون بهم كاذبين، مع أنهم يحلفون بالله وهم كاذبون، فهذا شرك أكبر مخرج من الملة؛ لأن المحلوف به عندهم أجلُّ وأعظمُ وأخوف من الله تعالى، أو مساو له.



## هل الأفضل أن يفعل الشخص ما حلف عليه، أو الأفضل تركه؟

بيَّن النبيُّ عَنِهِ الفَكَ وَأَن اللهِ إِذَا حَلْفَت عَلَى يَمِين، ورأيت غيرها أَتَقَى لله منها، أَن تَكُفِّر عن يمينك، وأَن تفعل الذي هو أَتقى، فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ وَعَلِيَهُ عَنْ أَنُ رَسُولَ الله صَلَّتَهُ عَنْ يَمِينِهِ، فَرَأَى غَيْرَهَا خَيْراً مِنْهَا، فَلْيُكَفِّرْ عَنْ يَمِينِهِ، وَلَيَقْعَلُه، وَلَا يَمْنُهَا، فَلْيُكَفِّرْ عَنْ يَمِينِهِ، وَلَيَقْعَلُ، وواه مسلم.

فإذا قال قائل: والله لا أكلم أو أزور فلانا، من ذوي رحمه، فإن الأتقى لله أن يكلمه أو يزوره؛ لأن هجر المسلم حرام، وصلة الرحم واجبة، فيكلمه ويكفّر عن يمينه.

من حلف على يمين بملة غير الإسلام، وهو فيها كاذبٌ متعمداً، فهو كما قال؛ لقول النبي صَلَّلَهُ عَلَى يَمِينِ بِمِلَّةٍ غَيْرِ الْإِسْلام كَاذِباً فَهُوّ كَمَا قَالَ» متفق عليه.

فإذا قال شخص: هو يهودي أو نصراني إن كان كذا وكذا، وكان الأمر على خلاف ما قال، فإن قصد اليمين فحكمه حكم اليمين على الصحيح، وإن كان كاذباً فهو كما قال.

إذا حلف الإنسان بالله على شيء معتقدا أنه كما حلف، ثم تبين أنه على خلاف اعتقاده فإنه لا إثم عليه ولا كفارة عليه؛ لأنه حلف على ظنّه غير متعمد؛ ولذلك أقرَّ النبيُّ صَلَّلَهُ عَيْدِوَمَةُ الرجل الذي قال: "وَالله مَا بَيْنَ لاَبَتَيْهَا أَهْلُ بَيْتٍ أَفْقَرْ مِنَّا" متفق عليه. ويقصد: لابتي المدينة -واللابة: الحَرَّة، وهي أرض ذات حجارة سود- مع أن هذا الرجل حلف على غالب ظنه، ولم يُلزِمُه النبي صَلَّلَهُ عَيْدُومَةً بشيء.

قوله على الله تعالى.



- ا ما معنى قوله صَاللَهُ عَلَيْوسَلَمَ : «فَلْيَحْلِفْ بِاللهِ أَوْ لِيَصْمُتْ»؟
- ما حكم مخالفة المحلوف عليه؟ فصّل واستدل لما تقول.
- لم كان الحلف بغير الله شركا؟ مع ذكر الأدلة على تحريم ذلك.
- جاء في الحديث: «أفلح وأبيه إن صدق» اذكر أوجه الجمع بين هذا الحديث، وبين النهي عن الحلف بغير الله؟ استعن بمصادر أخرى.

#### الحديث الخامس عشر

عَنْ أَنْسٍ رَحَالِلُهُ عَنْهُ، أَنَّ رَجُلاً سَأَلَ النَّبِيَّ صَالِللهُ عَنِ السَّاعَةِ، فَقَالَ: مَتَى السَّاعَةُ؟ قَالَ: «وَمَاذَا أَعْدَدْتَ لَهَا». قَالَ: لاَ شَيْءً، إِلَّا أَنِّي أُحِبُّ اللهَ وَرَسُولَهُ صَالِلتَ عَلَيْوَسَلُم، فَقَالَ: «أَنْتَ مَعَ مَنْ أَحْبُثَتَ».

قَالَ أَنَسُ: فَمَا فَرِحْنَا بِشَيْءٍ، فَرَحَنَا بِقَوْلِ النَّبِيِّ صَلَّاتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّةَ: «أَنْتَ مَعَ مَنْ أَحْبَبْتَ» قَالَ أَنسُ: «فَأَنَا أُحِبُّ النَّبِيَّ صَلَّاتُهُ عَلَيْهُمْ، وَإِنْ لَمْ الْخَوْلَ النَّبِيِّ صَلَّاتُهُ عَلَيْهُمْ، وَإِنْ لَمْ أَكُونَ مَعَهُمْ بِحُبِّي إِيَّاهُمْ، وَإِنْ لَمْ أَعْمَلُ بِمِثْلِ أَعْمَالِهِمْ» متفق عليه.

وفي رواية لهما: «مَا أَعْدَدْتُ لَهَا مِنْ كَثيرِ صَوْمٍ، وَلا صَلاَةٍ، وَلا صَدَقَةٍ، وَلَكِنِّي أُحِبُّ اللهَ وَرَسُولَهُ صَالِتُهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْ

## راوي الحديث



#### شبرح المنفردات

(متى الساعة) أي: وقت قيام القيامة.

(ماذا أعددتَ لها) أي: ما هيأتَ من الأعمال الصالحة التي هي أحق بالسؤال عنها والاهتمام بها؟

(أنت مع من أحببت) أي: أنت مع من غلبت محبتُه على محبة غيره، من النفس والأهل والمال، ومُدخَلُ في زمرته.

أن رجلا من أهل البادية، وهو ذو الخويصرة اليماني رَحَالِتُهُ عَنْهُ سأل النبي صَالِتُهُ عَلَيْهُ وَسَلَمُ عن يوم القيامة، فأرشده النبي صَالِتَهُ عَلَيْهُ إلى ما هو أهم بالنسبة له، وهل تهيأ واستعد بالعمل الصالح ليوم القيامة؟ فرد الرجل أنه ما أعد له من كبير صلاة ولا صيام غير حبِّ الله ورسوله صَالِتُهُ عَلَيْهُ وَسَلَمُ ، فبشره النبي صَالِتُهُ عَلَيْهُ وَسَلَمُ أحب، فمن أحب عبداً في الله فإن الله عَرَجَهً جامع بينهما في جنته، وإن قصر عن عمله.

ولما كان المحب للصالحين إنما أحبهم من أجل طاعتهم لله تعالى، وكانت المحبة عملاً من أعمال القلوب، واعتقاداً لها أثاب الله سُنهَ وَهُوَتَعَالَ معتقد ذَلِكَ ثوابَ الصالحين؛ إذ النية هي الأصل، والعمل تابعٌ لها، والله يؤتي فضلَه من يشاء.

#### فوائد الحديث

تلقين السائل ما يهمه أو ما هو أهم مما سأل عنه، كما سلك الرسول صَّاللَّهُ عَلَيْهِ مَع السائل، فقال له: وماذا أعددت لها؟ أي ما العمل الصالح الذي أعددته لتلقى جزاءَه إذا قامت الساعة؟ فهذا أهم من معرفة وقتها، ولهذا نظائر، منها قوله تعالى: ﴿ يَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَهِلَةِ قُلُ هِي مَواقِيتُ لِلنَّاسِ وَٱلْحَجِ ﴾ [البقرة: يَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَهِلَة، دون يهمهم شرعا من الأهلة، دون غيره.

فضل حب الله ورسوله صَالِتَهُ عَلَيْهُ والصحابة رَعَوْلِيَهُ والصالحين والعلماء الربانيين، وأهل الخير.

> من محبة الله ورسوله صَلَّلَتْ عَلَيْهُ مَلَيْدُ امتثال أمر هما واجتناب نهيهما، والالتزام بالشريعة.

أن من أحب قوماً كان معهم، سواء كان في الحق أم في الباطل، وفيه التحذير من محبة أهل الباطل، من الفنانين ونحوهم.

لا يشترط في الانتفاع بمحبة الصالحين أن يعمل عملهم؛ إذ لو عمله لكان منهم ومثلهم، ثم إنه لا يلزم من كونه معهم أن تكون منزلته وجزاؤه مثلَهم من كل وجه.

> كمال نصح الرسول صَلِيَتَهُ عَلَيْهُ وَشَفَقَتُهُ عَلَى أَمَتُهُ، وإرشادهم إلى ما فيه فوزهم وسعادتهم.

أن الاستعداد للدار الآخرة والعمل لما بعد الموت هو الشيء المهم الذي يجب أن تصرف إليه الهمم. فائدة فضل أبي بكر الصديق وعمر وَ الطلان مذهب الرافضة الذين يسبونهما، فقد جمع أنس وَ النبي النبي صَاللَهُ عَنْهُ وصاحبيه في المحبة، ومحبتهما وَ الله عَنْ من محبة الرسول صَاللَهُ عَنْهُ بين النبي المحبة الصادقة تقتضي موافقة المحبوب في محبة ما يحبه وبغض ما يبغضه، وأبو بكر وعمر وَ الله عنه وصاحباه ، فمن أحبه أحبهما، ومن أبغضهما، ومن ادَّعى خلاف ذلك فهو كاذب.

احتقار الإنسان لعمله وعدم اغتراره به ، وتيقنه أنه دائما محل التقصير.

تعظيم الصحابة تَعَلَّفَهُ لأبي بكر وعمر تَعَلَّفَهُ، ومحبتهم لهما ومعرفتهم قدرهما، رضي الله عن الجميع.



- ما معنى قوله صَّالِسَّنَ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ
- على ضوء دراستك للحديث، ما فضل حب أهل الخير والصلاح؟
  - بين فقه الصحابة استنادا لهذا الحديث، وبم توجه الروافض؟
- وجه النبيُّ صَلَّسَتُ عَنِي الحديث للاهتمام بما ينفع فقط، بين ذلك، وهل له ما يدل عليه من القرآن؟



#### الحديث السادس عشر

عَن أَبِي هُرَيْرَة رَعَيْقَهَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صَاللَّهُ عَلَيْتَعَيْهِ وَسَلَّمَ: «لَا تَسُبُّوا أَصْحَابِي لَا تَسُبُّوا أَصْحَابِي لَا تَسُبُّوا أَصْحَابِي فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَوْ أَنَّ أَحَدَكُمْ أَنْفَقَ مِثْلَ أُحُدٍ ذَهَباً مَا أَدْرَكُ مُذَّ أَحَدِهِمْ وَلَا نَصِيفَهُ » أخرجه البخاري ومسلم.



#### شبرح المنفردات

(أنفق مثل أُحُدٍ ذهبا) أي: مثل جبل أُحُد.

(ما بلغ مُدَّ أحدِهم) المُدُّ: ربع الصاع؛ وإنما قدَّره به لأنه أقل ما كانوا يتصدقون به في العادة.

(النصيف) أي: النصف ، والمعنى أنه لا ينال أحدُكم بإنفاق مثلِ أحدٍ ذهباً من الفضيلة والأجر ما ينال أحدهم بإنفاق مدِّ طعام أو نصفه.

شرج الإجمالي للحديث

في الحديث النهي الصريح عن سب الصحابة وَعَلِيّهَ عَهُ ، فالقليل الذي أنفقه أحدهم أكثر ثوابا من الكثير الذي ينفقه غيرهم؛ وسبب ذلك أن إنفاقهم كان مع الحاجة إليه لضيق حالهم، ولأنه كان في نصرته عَلَّسَّتَعَيّوسَةً وحمايته غالبا، ومثل إنفاقهم في مزيد الفضل وكثير الأجر باقي أعمالهم من جهاد وغيره؛ لأنهم الرعيل الأول الذي شقَّ طريق الحق والهداية والخير، فكان لهم فضل السبق الذي لا يدانيه فضل، إلى جانب شرف صحبتهم رسول الله عَلَّسَّتَيْوسَةً، ونصرة وبذلهم نفوسهم وأرواحهم رخيصةً؛ دفاعا عن رسول الله عَلَّسَّتَيْوسَةً، ونصرة لدينه.

المقطع للاطلاع فقط



الصحابة كَوَلِيُّهُ عَنْهُ كُلُهُم عَدُولُ مَطَلَقًا، لظواهر الكتاب والسنة، وإجماع العلماء على ذلك.

### فائدة إثرائية



أفضل الصحابة الخلفاء الأربعة على الترتيب المذكور، أبو بكر ثم عمر ثم عثمان ثم على رَحَالِتَهُ عَنْهُ، ثم تمام العشرة، ثم أهل بدر، ثم أُحد، ثم أصحاب بيعة الرضوان، ومن له مزية من أهل العقبتين من الأنصار، وكذلك السابقون الأولون، ومعاوية وَيَرَقِيَّهُ مَن العدول الفضلاء، و الصحابة الأخبار.

والحروب التي جَرَتُ بينهم كان لكل طائفة شبهة اعتقدت تصويب أنفسها بسببها، وكلهم متأولون في حروبهم، ولم يخرج بذلك أحد منهم من العدالة؛ لأنهم مجتهدون اختلفوا في مسائل، كما اختلف المجتهدون بعدهم في مسائل، ولا يلزم من ذلك نقص أحد منهم.

سب الصحابة وَعَلِيَّهُ عَنْهُ حرام، وهو من فواحش المحرمات، سواء من لابس الفتن منهم أم غيره؛ لأنهم مجتهدون في تلك الحروب متأولون . 3



من أصول أهل السنة والجماعة تولي أصحاب رسول الله صَّاللَّهُ عَلَيْهُم، ومحبتُهم وذكرُ محاسنهم، واعتقادُ فضلهم ومعرفة سابقتهم، وسلامة القلوب من الحقد عليهم، أو البغض والعداوة لهم، وسلامة الألسن من سبّهم والطَّعن فيهم، والترحُّم عليهم، والاستغفار لهم، والكفُّ عن ذكر مساوئهم وما شجر بينهم، والترضي عنهم، والدعاءُ لهم، قال الله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ جَاءُو مِنْ بَعَدِهِمْ وَالترضي عنهم، والدعاءُ لهم، قال الله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ جَاءُو مِنْ بَعَدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اعْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا اللهِ يَعالى: ﴿ مَا لِهِمَ اللهِ عَلَى فِي المَعْوَلَ اللهِ عَلَى فَي المَعْوَلَ اللهُ عَلَى فِي المَعْوَلَ اللهُ عَلَى فَي المَعْوَلَ اللهُ الله عَلَى اللهُ عَلَى فَي المَعْوَلَ اللهُ اللهُ عَلَى فَي المَعْمَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

# الله نشاط

- ما الطوائف التي يجب أن يصلها هذا الحديث، ولم بلغ الصحابة وَوَلِيَّهُ عَثْرُ هذا الشأن؟
  - أعْدِدْ بحثا مختصرا في حكم سبَّ الصحابة رَعَالِشَعَاثِهِ .
- ما الموقف الصحيح مما شجر ووقع بين الصحابة زمن الفتنة؟ ارجع لمصادر خارجية.



#### الحديث السابع عشر

عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ وَ عَلِيَهُ عَنِ النَّبِيِّ صَالِقَهُ عَنِ النَّبِيِّ صَالِقَهُ عَلَيْهِ قَالَ: «ثَلاَثُ مَنْ كُنَّ فِيهِ وَجَدَ حَلاَوَةَ الإِيمَانِ: أَنْ يَكُونَ اللهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِمَّا سِوَاهُمَا، وَأَنْ يُحِبَّ المَرْءَ لاَ يُحِبُّهُ إِلَّا لِلّهِ، وَأَنْ يَكُرَهَ أَنْ يَعُودُ يَكُونَ اللهُ وَرَسُولُهُ أَحَبً إِلَيْهِ مِمَّا سِوَاهُمَا، وَأَنْ يُحِبَّ المَرْءَ لاَ يُحِبُّهُ إِلَّا لِلّهِ، وَأَنْ يَكُرَهَ أَنْ يَعُودُ فَي النَّارِ» متفق عليه.



#### شرح المنفردات

(وجد حلاوة الإيمان) أي: انشرح صدره للإيمان، وتلذذ بالطاعة وتحمُّلِ المشاقِّ في الدين.

(لا يحبه إلا لله) أي: لا يقصد من حبِّه غرضا دنيويا، بل يحبه لله تعالى.

الشرج الإجمالي للحديث

هذا حديث عظيم، وأصل من أصول الإسلام، فللإيمان حلاوة روحية، ولذة قلبية، لا تعدِلُها لذةٌ أخرى ، ولكن لا يتذوق هذه الحلاوة إلا من وجدت فيه الصفات الواردة في الحديث وهي:

#### الصفة الأولى

(أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما) أي: أن يتغلب الحب الإلهي على نفسه، ويسيطر على كل عواطفه ومشاعره، فيكون حبه له ورسوله أقوى من حبه لوالده وولده وماله وجاهه، بل أقوى من حبه لنفسه ومن كل شهواته النفسية، وهذه هي حقيقة الإيمان، التي إذا بلغها العبد كان هواه تبعاً لما جاء به صلى التي المناسكية.

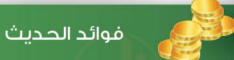
ومن علامات ذلك: كمال الطاعة، وتمام المتابعة، ولهذا قال ابن قدامة: «من أحب الله لا يعصِيه» ومراده أن الحب الإلهي الكامل يحول دون المعصية؛ لأن حلاوة الإيمان وحب الله تمنع من كل ما يغضب الله.

#### الصفة الثانية

(أن يحب المرء لا يحبه إلا لله) أي: أن يحب أخاه المسلم محبة خالصة؛ ابتغاء مرضاة الله لمزية دينية موجودة فيه، أو فائدة شرعية يستفيدها منه، من علم نافع أو سلوك حسن، أو صلاح أو عبادة، لا لمصلحة دنيوية.

#### الصفة الثالثة

(أَنْ يكره أَنْ يعود إلى الكفر كما يكره أَنْ يقذف في النار) أي: أَنْ تخالط قلبَه بشاشةُ الإِيمان، فيكره الرجوع إلى الكفر ، بعد أَنْ هداه الله إلى الإِسلام، كما يكره أَنْ يلقى في النار؛ لعلمه يقيناً أَنْ الكفر سببٌ للخلود فيها.



من أصول أُهل السنَّة والجماعة: الموالاة والمعاداة في الله تعالى، ولها مكانة عظيمة في الشرع، تتضح من الوجوه الآتية:

أُولا: أَنها جزء من شهادة (لا إِلَهَ إِلَّا اللهُ) فإِنَّ معناها البراءةُ من كل ما يُعبدُ من دون الله، كما قال الله تعالى: ﴿أَنِ اَعْبُدُوا اللّهَ وَاجْتَ نِبُوا الطّنعُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦] .

ثانيا: أنها أوثق عرى الإيمان، قال النبي صَلَّقَةَ عَيْنَدَة : «أَوْثَقُ عُرَى الإيمان: الموالأة في الله، والمعاداة في الله، وعلم الله، والمعاداة في المعاداة في

ثالثا: أنَّها سبب لتذوُّقِ القلبِ حلاوةَ الإِيمان ولذَّةَ اليقين.

رابعا: أنه بتحقيق هذه العقيدة يستكمل الإِيمان، فقد قال صَّلَتُهُ عَيْدِوَىَـلَّةِ: "مَنْ أَحبَّ لله، وَأَبْغَضَ لله، وَأَعْطَى لله، وَمَنعَ لله؛ فَقَد اسْتَكَمَلَ الإِيمان» رواه أبو داود، وصححه الألباني.

#### الموالاة في الله لها حقوق يجب أن تؤدى، منها:

أولا: الهجرة من بلاد الكفر إلى بلاد المسلمين، ويُستثنى من ذلك المستضعف، ومَن لا يستطيع الهجرة لأسباب شرعية.

**ثانيا:** نصرة المسلمين، ومعاونتهم بالنفس والمال واللسان، ومشاركتهم في أَفراحهم وأَحزانهم.

ثالثا: أن يحبَّ للمسلمين ما يحبُّه لنفسه؛ من الخير ودفع الشر، وعدم السخرية منهم، والحرص على محبَّتهم ومجالستهم ومشاورتهم.

**رابعا:** أَداء حقوقهم من عيادة المريض، واتباع الجنائز، والرِّفق بهم، والدعاء والاستغفار لهم، والسلام عليهم، وعدم غِشِّهم في المعاملة، ولا أكل أموالهم بالباطل.

D

يَقَسِّمُ أَهِلِ السُّنَّةِ والجماعةِ النَّاسَ في الموالاة والمعاداة إلى ثلاثة أُقسام:

أولا؛

مَن يستحق الولاء المطلق: وهم المؤمنون الذين آمنوا بالله ورسوله صَلَّاتَتُ عَلَيْهُ وَرَسُولُهُ وَقَامُوا بشَعَائُر الدِّينِ مَخلصين لله تعالى، قال الله تعالى: ﴿إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّذِينَ ءَامَنُوا اللَّذِينَ عَامَنُوا اللَّهِ عَلَى الصَّلَوة وَيُؤْتُونَ الزَّكُوة وَهُمْ رَكِعُونَ ﴿ وَهُنَ يَتُولُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّذِينَ ءَامَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْغَلِبُونَ ﴾ [المائدة: ٥٥ - ٥٦].



من يستحق الولاء من جهة والبراء من جهة أخرى: مثل المسلم العاصي الذي يهمل بعض الواجبات، ويفعل بعض المحرمات التي لا تصل إلى الكفر؛ فيجب مناصحة هؤلاء، والإنكار عليهم، ولا يجوز السكوت على معاصيهم، بل ينكر عليهم ويؤمرون بالمعروف وينهون عن المنكر، وتقام عليهم الحدود والتعزيرات؛ حتى يكفُّوا عن معاصيهم، ويتوبوا من سيئاتهم.

#### ثالثا:

مَن يستحق البراء المطلق: وهو المشرك والكافر، سواء كان يهوديا، أو نصرانيا، أو مجوسيا، أو ملحدا، أو وثنيا، وهذا الحكم ينطبق أيضا على من فعل المكفرات من المسلمين؛ كدعاء غير الله، أو الاستغاثة بغيره، أو التوكُّل على غيره، أو سَبِّ الله ورسوله أو دينه.

فعلى المسلمين أَن يجاهدوهم ويضيقوا عليهم، ولا يتركوهم يَعيثُونَ في الأَرضِ فسادا، قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّيِّ جَهِدِ ٱلْكُفَّارَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَٱغْلُظُ عَلَيْهِمُ فَاللهُ مَا اللهُ تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّيِ جَهِدِ ٱلْكُفَّارَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَٱغْلُظُ عَلَيْهِمُ فَاللهُمْ وَمَأْوَلِهُمْ جَهَنَّمُ وَبِشِنَ ٱلْمُصِيرُ ﴾ [التحريم: ٩].

#### المعاداة في الله تقتضى أمورا، منها:

أولا: بغض الكفر وأهله، وإضمار العداوة لهم.

ثانيا: عدم اتخاذ الكفار أُولياء وعدم موادَّتهم، ومفارقتهم مفارقة تامة؛ حتى لو كانوا من ذوى القربي.

ثالثًا: هجر بلاد الكفر، وعدم السفر إليها إلا لضرورة، مع القدرة على إظهار شعائر الدِّين.

زابعا: عدم التشبه بهم فيما هو من خصائصهم، دينا ودنيا؛ فالدّين كشعائر دينهم الظاهرة والباطنة، والدنيا كطريقة اللباس ونحوه، مما هو خاصٌّ بهم، ولم ينتشر في المسلمين، لأنَّ ذلك يورث نوعا من المودة والموالاة في الباطن.

خامسا: أَلا يناصِرَ الكفار، ولا يمدحهم، ولا يعينهم على المسلمين، ولا يستعين بهم؛ إلا عند الضرورة ، ولا يَرْكَن إليهم.

سادسا: ألا يشاركهم في أعيادهم، ولا يهنئهم عليها.

سابعا: ألَّا يستغفرَ لهم، ولا يترحمَ عليهم، ولا يبدأُهم بالسلام.

O

محبة رسول الله عَيْدِالسَّدَة وَالبعة و نابعة من محبة الله سُبَحَانَهُ وَعَالَ ؛ فقد قال صَّاللَّهُ عَيْدِوسَلِّ : «أَن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما»، ولم يقل: ثم رسوله ؛ فالإنسان يحب الرسول بقدر ما يحب الله، فكلما كان لله أحب؛ كان للرسول صَّاللَّهُ عَيْدِوسَلِمَّ أحب.

لكن بعض الناس يحب الرسول مع الله ولا يحب الرسول لله، فتجده يحب الرسول مع الله ولا يحب الرسول صَلَّتُهُ عَلَيْهِ وَلَا يَعْمَ الله في المحبة؛ بل أعظم من محبة الله وهذا نوع من الشرك، فإذا ذكر الرسول صَلَّتُهُ عَلَيْهِ وَلَا تنفعه هذه المحبة؛ لأنها محبة والتعظيم، لكن إذا ذكر الله فإذا هو بارد لا يتأثر، فلا تنفعه هذه المحبة؛ لأنها محبة شركية.



- تكلم عن عقيدة الولاء والبراء باعتبارها من أصول أهل السنة والجماعة.
  - اذكر كيفية اكتساب حلاوة الإيمان كما تعلمت من الحديث.
    - المحبة الممدوحة والمذمومة لرسول الله صَالِمَتُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ ؟



عَنْ عَائِشَةَ رَضَلِيَّهُ عَهَا قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّلَتُهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ فِيهِ، فَهُوَ رَدُّا» متفق عليه.

وفي رواية لمسلم: «مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ».

## راوي الحديث

عائشة الصديقة بنت أبي بكر، أم المؤمنين، زوج رسول الله صَّالللهُ عَلَيْهُ عَدَّمَةً، وأحب نسائه إليه، وأفقه نساء المسلمين، كانت عالمة بالشرع، ولها علم كبير بالأدب والشعر، وكان أكابر الصحابة يراجعونها في أمور الدين، وكان مسروق إذا روى عنها يقول: حدثتني الصديقة بنت الصديق، خرجت يوم الجمل لعلي رَحَيَلتُهُ عَنْهُ، ثم رجعت عن ذلك، وردها علي رَحَيَلتُهُ عَنْهُ اللهِ بيتها معززة مكرمة ، توفيت عام ٥٨هـ.

#### شبرح المنفردات

(أحدث) أي: اخترع وابتدع.

(أمرنا هذا) أي: ديننا هذا، وهو الإسلام.

(ما ليس فيه) أي: مما لا يوجد في الكتاب أو السنة، ولا يندرج تحت حكم فيهما أو يتعارض مع أحكامها.

(رد) أي: مردود، باطل غير معتدِّ به.

هذا الحديث قاعدة عظيمة من قواعد الإسلام، وهو من جوامع كلمه صَّالتَّهُ عَلَيْهُ وَسَالًا، فإنه صريح في رد كل البدع والمحدثات في دين الله، بحيث لا يدع للعقل مجالا في إدخال ما ليس من الدين في الدين.

وهذا الحديث مما ينبغي حفظه واستعماله في إبطال المنكرات، قال أهل العلم: «ويحسن الإكثار من الاستدلال به».

فوائد الحديث

هذا الحديث أصل من أصول الإسلام، دلُّ عليه قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَلْذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَأُتَّبِعُوهٌ وَلَا تَنَّبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾ [الأنعام: الآية ١٥٣].

تحريم إحداث شيء في دين الله ولو عن حسن قصد، ولو كان القلب يرقّ لذلك ويقبل عليه؛ لأن هذا من عمل الشيطان.

تحريم إحداث شيء في دين الله ولو كان أصله الدين، فإنه يكون مردوداً، مثل ما أحدثه بعض الناس من العبادات والأذكار وما أشبهها. المتابعة لا تتحقق إلا إذا كان العمل موافقاً للشريعة في أمور ستة: السبب، والجنس، والقَدْر، والكيفية، والزمان، والمكان، فإذا لم يوافق الشريعة في هذه الأمور الستة فهو باطل مردود؛ لأنه أحدث في دين الله ما ليس منه، وتفصيل ذلك كالآتى:

أن يكون العمل موافقاً للشريعة في سببه: كأن يفعل الإنسان عبادة لسبب لم يجعله الله تعالى سبباً، كما لو أنَّ أحدًا أحدث عيدًا لانتصار المسلمين في بَدر، ْفَإِنَّه يُردُّ عليه؛ لأنه ربطه بسببِ لم يجعله اللهُ ورسولْهُ صَلَّاتِنَاعَتِيوَسَةً سببًا للعيد.



أن يكون العمل موافقاً للشريعة في الجنس: فلو تعبّد لله بعبادة لم يشرع جنسها فهي غير مقبولة، مثال ذلك: لو أن أحداً ضحى بفرس، فإن ذلك مردود عليه ولا يقبل منه؛ لأنه مخالف للشريعة في الجنس، إذ إن الأضاحي إنما تكون من بهيمة الأنعام.



أن يكون العمل موافقاً للشريعة في القَدْر: فلو تعبد شخصٌ لله عَرَيْبَلَ بقدر زائد على الشريعة لم يقبل منه، ومثال ذلك: شخص غسل أعضاءه في الوضوء أربع مرات عمدا، فالرابعة لا تقبل، ويأثم بها؛ لأنها زائدة على ما جاءت به الشريعة.

اتفق العلماء على أن العبادة لا تصح إلا إذا جمعت أمرين:



🦰 أولهما: الإخلاص لله تعالى.



🔫 والثاني: المتابعة للرسول صَّأَلتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ .

فمن أوجد شيئاً لم يكن في ديننا وشريعتنا لم يشرعه الله ورسوله صََّالِتُهُ عَلَيْهِ مِنْ أَوْلِهُ مُرْدُودُ عَلَيْهُ، حَتَّى وإنْ صَدْرُ عَنْ إَخَلَاصٌ، فلابدُ مِن الجمع بين الأمرين: الإخلاص، والمتابعة لرسول الله صَلَّاتَلَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ مَا





أن يكون العمل موافقاً للشريعة في الكيفية: فلو عمل شخص عملاً، يتعبد به لله وخالف الشريعة في كيفيته، لم يقبل منه، وعمله مردود عليه، ومثاله: لو أن رجلاً صلى وسجد قبل أن يركع، فصلاته باطلة مردودة، لأنها لم توافق الشريعة في الكيفية.

0

أن يكون العمل موافقاً للشريعة في الزمان: فلو صلى الصلاة قبل دخول وقتها، فالصلاة غير مقبولة؛ لأنها في زمن غير ما حدده الشرع.

ولو أن أحداً أخّر العبادة المؤقتة عن وقتها بلا عذر، كأن صلى الفجر بعد طلوع الشمس غير معذور، فصلاته مردودة؛ لأنه عمل عملاً ليس عليه أمر الله ورسوله صَلِّلتَهُ عَلِيهِ وَسَلَةً.

أن يكون العمل موافقاً للشريعة في المكان: فلو أن أحداً اعتكف في غير المساجد، بأن اعتكف لا يصح؛ المساجد، بأن اعتكف في مكان الاعتكاف. لأنه لم يوافق الشرع في مكان الاعتكاف.



- تكلم عن شروط صحة العبادة.
- المتابعة لا تتحقق إلا إذا كان العمل موافقاً للشريعة في أمور ستة. اشرح هذه العبارة
  - فرِّق بين العبادات والمعاملات في المشروع والممنوع منها .



عَن أَبِي نَجِيحٍ العربَاضِ بنِ سَارِيَةَ رَحَقَ اللهُ عَالَهُ وَعَظَنا رَسُولُ اللهُ مَوعِظَةً، وَجِلَت مِنهَا القُلُوبُ وَذَرَفَت مِنهَا العُيون. فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ الله، كَأَنَّهَا مَوْعِظَةُ مُودِّعٍ فَأُوصِنَا، قَالَ: "أُوصِيْكُمْ بِتَقْوَى وَذَرَفَت مِنهَا العُيون. فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ الله، كَأَنَّهَا مَوْعِظَةُ مُودِّعٍ فَأُوصِنَا، قَالَ: "أُوصِيْكُمْ بِتَقْوَى اللهُ عَنْهَا وَالسَّمعِ وَالطَّاعَةِ وَإِنْ تَأَمَّرُ عَلَيْكُمْ عَبْدٌ، فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ فَسَيَرَى اخْتِلافاً كَثِيرًا؟ الله عَنْهَا وَالسَّمعِ وَالطَّاعَةِ وَإِنْ تَأَمَّرُ عَلَيْكُمْ عَبْدٌ، فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ فَسَيَرَى اخْتِلافاً كَثِيرًا؟ فَعَلَيكُمْ بِسُنَتِيْ وَسُنَةِ الخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ المَهْدِيِّينَ، عَضُوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِدِ، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ فَعَلَيكُمْ بِسُنَتِيْ وَسُنَةِ الخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ المَهْدِيِّينَ، عَضُوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِدِ، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الأُمُورِ، فإنَّ كل مُحدثةٍ بدعة، وكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلالَةٌ» رواه أبو داود والترمذي، وقال: حديث حسن صحيح.

#### راوي الحديث

العِرْبَاضُ بن سارية السلمي، من أعيان أهل الصفة، سكن حمص، وهو أحد البكائين الذين نزل فيهم القرآن، مات في فتنة ابن الزبير، وقيل: مات بعد ذلك ، سنة خمس وسبعين.

#### شارح المافردات

(وَعَظَّنا) الموعظة: التذكير بما يلين القلب.

(وجلت) أي: خافت منها القلوب، كما قال الله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتُ قُلُوبُهُمْ ﴾ [الأنفال: ٢].

(ذرفت) يقال ذرفت العين: إذا جرى دمعها.

(كَأَنَّها) أي: كأنَّ هذه الموعظة (مَوعِظةُ مُوَدِّع) وذلك لتأثيرها في إلقائها، وفي موضوعها، وفي هيئة الواعظ؛ لأن كل هذا مؤثر، فتأثير المواعظ له أسباب منها: الموضوع، وحال الواعظ، وانفعاله.

#### تابع - شـرح الـمــفـردات

(أوصيكُم بِتَقَوَى الله عَنَيَلَ) هذه الوصية مأخوذة من قول الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ وَصَّيْنَا ٱلَّذِينَ أُونُوا ٱلْكِتَبَ مِن قَبِّلِكُمْ مَ وَإِيَّاكُمْ أَنِ ٱتَّقُوا ٱللهَ ﴾ [النساء: ١٣١] فتقوى الله رأس كل شيء، ومعناها: طاعة الله بامتثال أمره واجتناب نهيه، على علم وبصيرة.

(وَالسَّمعُ والطَّاعَة) أي: لولاة الأمر.

وخصهما بالذكر بعد ذكر التقوى، مع أنهما من تقوى الله؛ لأهميتهما ولخطر التمرد على ولاة الأمر. (وَإِن تَأَمَّر عَلَيكُم عبد) أي: صار عبدٌ أميراً عليكم، يحكمكم.

(فَإِنَّهُ مَن يَعِش مِنكُم) أي: تطول به الحياة.

(فَسَيَرَى اختِلاَفاً كَثيراً) أي: في العقيدة، وفي العمل، وفي المنهج.

(فَعَلَيكُم بِسُنَّتي) أي: الزموها، والمراد بالسنة هنا: الطريقة التي هو عليها، فلا تبتدعوا في دين الله عَرَّبَهُ ما ليس منه، ولا تخرجوا عن شريعته.

(وَسُنَّةِ الخُّلَفَاءِ الرَاشِدين) الذين يخلفون رسول الله صَلَّتَتَعَيْمَوَسَلَّة في أمته، وعلى رأسهم أبو بكر الصديق يَخَالِنَهُ عَنه، ثم عمر، ثم عثمان، ثم على يَخَالِنَهُ عَنْهُ.

(المهديين) صفة مؤكدة لما سبق؛ لأنه يلزم من كونهم راشدين أن يكونوا مهديين؛ إذ لا يمكن رشد إلا بهداية.

(عَضُّوا عَلَيهَا بِالنَّوَاجِدِ) أي: على سنتي وسنة الخلفاء، والنواجذ أقصى الأضراس.

ثم لما حثَّ صَلِّلَهُ عَلَيْهُ عَلَى التمسك بالسُّنة حذَّر من البدعة، فقال: (وَإِيَّاكُم وَمُحدَثَاتِ الأُمور) أي: اجتنبوها. والمراد بالأمور: شؤون الدِّين، ما لم يكن معروفاً في كتاب ولا سنة ولا إجماع.

وليس المحدثات في أمور الدنيا؛ لأن المحدثات في أمور الدنيا منها ما هو نافع فهو خير، ومنها ما هو ضارٌ فهو شر.

أما المحدثات في أمور الدين فكلها شرٌّ؛ ولهذا قال: (فَإِنَّ كُلَّ مُحدَثَةٍ بِدعَة) لأنها ابتدعت وأنشئت من جديد.

(و كُل بِدعَةٍ ضَلالَة) أي: كل بدعة في دين الله عَزَيْجَلَ فهي ضلالة.

في الحديث الأمر بتقوى الله والسمع والطاعة لولي الأمر، ولو كان عبدا، وفي هذه الوصية سعادة الدنيا والآخرة، أما التقوى فهي وصية الله للأولين والآخرين، وأما السمع والطاعة فبهما تنتظم مصالح العباد في معاشهم، ويستطيعون إظهار دينهم وطاعاتهم، مع الحث على التمسُّك بالسنَّة النبوية، واتباع سنة الخلفاء الراشدين في الاعتقاد والأعمال والأقوال، والتحذير من البدع، وهي ما أُحدث في الدين مما لا أصل له في الشريعة، وأن على المسلم أن يجتنبها تمام الاجتناب.



#### فوائد الحديث

أَنْ أَهُم مَا يُوصِي بِهِ العبد تقوى الله عَيْجَلَّ لقوله صَلَّلَتُمُ عَيَّدَةٍ: ﴿ أُوصِيكُم بِتَقُوَى الله اللهِ عَنْجَلَ لقوله صَلَّلَتُهُ عَلَيْهِ العَبد تقوى على على فضيلة التقوى ؛ حيث كانت أوَّلَ مَا يُوصِي بِهِ.

وصية النبي صَالِتَهُ عَيْنِهُ وَسَلَمُ بِالسَمِعِ والطاعة لولاة الأمور، والسَمِع والطاعة لهم فيما يتعلق بالحكم ورعاية الناس واجب بالكتاب والسنة، قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ [النساء: ٥٩].

وجوب التمسك بسنة النبي صَلَّسَتُ عَلَيْهُ وَسَنَةُ الخَلْفَاءُ الراشدين تمسُّكاً تامَّا، وذلك واجب في كل حال، لكن يتأكد عند وجود الاختلاف.

۳



كيف نجمع بين قوله صَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «كُلَّ مُحدَثَةٍ بدعَةٌ» وبين قوله صَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: «مَن سَنَّ في الإسلام سُنَةً حَسَنَةً فَلَهُ أَجرُها وَأَجرُ مَن عَمِلَ بِهَا إِلَى يَوم القِيامَةِ» أخرجه مسلم؟

الجواب من وجهين:

#### الأول:

أن معنى قوله صَالِتُهُ عَلَيْهِ مِنَا اللهُ عَن سَنَّ في الإسلام سُنَّةً حَسَنةً " أي: من ابتدأ العمل بالسُّنة الثابتة، ويدل لهذا أن النبي صَالِتَهُ عَلَيْوَسَلَّمَ ذكره بعد أن حثَّ على الصدقة للقوم الذين وفدوا إلى المدينة ورغب فيها، فجاء الصحابة كلّ بما تيسر له، وجاء رجل من الأنصار بصُرَّة قد أثقلت يده، فوضعها في حِجْر النبي صَالِتَهُ عَيْوَسَلِّم، فقال: «مَن سَنَّ في الإسلام سُنَّةً حَسَنَةَ فَلَهُ أَجرَها وَأَجرُ مَن عَمِلَ بِهَا إِلَى يَوم القِيامَةِ» أي: ابتدأ العمل بسنة ثابتة، وليس أنه يأتي هو بسنة جديدة من قِبَل نفسه.

#### الثاني:

أن يقال: «مَن سَنَّ في الإسلام شُنَّةً حَسَنةً» أي: سنَّ الوصول إلى شيء مشروع من قَبْل، كجمع الصحابة وَعَالِيَّهُ عَنْهُ المصاحفَ على مصحفٍ واحدٍ، فهذه سنة حسنة؛ لأن المقصود من ذلك منع التفرق بين المسلمين، وتضليل بعضهم بعضاً.

التحدير من البدع، ومن محدثات الأمور، والمراد في الدِّين، 3 أما في الدنيا، فإما مطلوب وإما مذموم، حسب ما يؤدي إليه من النتائج.

> أن جميع البدع في الدين ضلالة ليس فيها هدى، بل هي شرٌّ محضٌ، حتى وإن استحسنها من ابتدعها فإنها ليست حسني، لقول النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «كُلِّ بدعَةٍ ضَلالَة » ولم يستثن النبي صَالِتَهُ عَيْدُوسَالُم شيئاً.





عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ وَ وَ اللهِ عَالَ: خَطَّ لَنَا رَسُولُ اللهِ صَالِقَهُ عَنِيلًا خَطَّا، ثُمَّ قَالَ: «هَذَا سَبِيلُ اللهِ عَنْ عَبْدِ اللهِ عَنْ يَعِينِهِ وَعَنْ شِمَالِهِ، ثُمَّ قَالَ: «هَذِهِ سُبُلُ -قَالَ يَزِيدُ: مُتَفَرِّقَةُ - عَلَى اللهِ»، ثُمَّ خَطَّ خُطُوطاً عَنْ يَعِينِهِ وَعَنْ شِمَالِهِ، ثُمَّ قَالَ: «هَذِهِ سُبُلُ -قَالَ يَزِيدُ: مُتَفَرِّقَةُ - عَلَى كُلِّ سَبِيلٍ مِنْهَا شَيْطَانٌ يَدْعُو إلَيْهِ»، ثُمَّ قَرَأَ: «وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيماً فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَتَّبِعُوا كُلِّ سَبِيلٍ مِنْهَا شَيْطَانٌ يَدْعُو إلَيْهِ»، ثُمَّ قَرَأَ: «وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيماً فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَتَّبِعُوا السَّبُلُ، فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ» [الأنعام:١٥٣]. أخرجه أحمد والنسائي، وحسنه الأرناؤوط.



#### شبرح المنفردات

(خطَّ لنا خطًاً) أي: تقريباً وتفهيما لنا؛ وهذا من قبيل تصوير الأمور المعنوية في صورة المشاهَد المحسوس لبيانها وإبرازها.

(هذا سبيل الله) أي: هذا هو الدِّين القويم والطريق المستقيم، وهما الاعتقاد الحق والعمل الصالح على منهج أهل السنة والجماعة.

(ثم خطَّ خطوطا) إشارة إلى القصد بين الإفراط والتفريط؛ لأن سبيل أهل البدع مائل عن الحق.

(الصراط) الطريق الذي هو دين الإسلام.

(مستقيماً) أي: مستوياً قويماً، لا اعوجاج فيه.

هذا الحديث أصل عظيم من أصول الإسلام، ألا وهو اتباع منهاج أهل السنة والجماعة، واجتناب مذاهب الفرق الضالة والمنحرفة، وإلى هذا الصراط ألمح رسول الله صَلَّتُهُ عَلَيْهِ وَالمَّحُامِي» رواه الترمذي، وحسنه. أي: من الاعتقاد والقول والعمل.

وبهذا الحديث يندفع زعم كل فريق أنه على الصراط المستقيم، وبه يتبين أن الصادقين في هذه الدعوى هم المهتدون المتمسِّكون بسنته وسنة الخلفاء الراشدين وغيرهم من الصحابة وَاللَّهُ الذين فهموا دين الله بالتلقي من نبيه ما الماشئين على علم وبصيرة، بعكس مذاهب أهل الأهواء والبدع، الذين تفرَّقوا على ثنين وسبعين فرقة، والمشار لها بتلك الخطوط التي خُطَّت على اليمين والشمال.



#### فوائد الحديث

أن الله تعالى أمر المؤمنين بالجماعة، ونهاهم عن الاختلاف والفرقة.

فيه إشارة إلى أن سبيل الله وسط، ليس فيه تفريط ولا إفراط، بل فيه التوحيد والاستقامة ومراعاة الجانبين في الجادة، وسبل أهل البدع مائلة إلى الجوانب، وفيها تقصير وغلو وميل وانحراف وتعدد واختلاف، كالقدرية والجبرية والخوارج والروافض والمعطّلة والمشبّهة.

ليس المراد بالفرق المذمومة الفرق المختلفة في فروع الفقه من أبواب الحلال والحرام، وإنما المراد من خالف أهل الحق في العقائد وأصول التوحيد، وفي موالاة الصحابة تَعَلِّشَهَاه،

الأسباب التي تؤدي إلى ظهور المذاهب والفرق المنحرفة تدور في الجملة على الأتي:

#### الجهل بأحكام الدين:

فكلما امتد الزمن وبعد الناس عن آثار الرسالة كلما قلَّ العلم وفشا الجهل، كما أخبر بذلك النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم بقوله: ﴿إِنَّ اللهَ لا يَقْبضُ العِلْمَ انْتِزَاعاً يَنْتَزعُهُ مِنَ العِبَادِ، وَلَكِنْ يَقْبضُ العِلْمَ بِقَبْض العُلْمَاءِ، حَتَّى إِذَا لَمْ يُبْقِ عَالِماً اتَّخَذَ النَّاسُ رُءُوساً جُهَّالاً، فَسُئِلُوا فَأَفْتَوا بِغَيْرِ عِلْم، فَضَلُّوا وَأَضَلُّوا » متفق عليه.

#### اتباع الهوى:

فمن أعرض عن الكتاب والسنة اتبع هواه، كما قال تعالى: ﴿ فَإِن لَّمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَأَعْلَمْ أَنَّمَا يَتَّبِعُونَ أَهْوَاءَهُمْ وَمَنْ أَصْلُ مِمِّنِ ٱتَّبَعَ هُولِكُ بِغَيْرِ هُدًى مِّن أللَّهِ ﴾ [القصص: ٥٠].

#### التعصب للأراء والرجال:

وهو يحول بين المرء وبين اتباع الدليل ومعرفة الحق، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَّبِعُوا مَآ أَنزُلَ ٱللَّهُ قَالُواْ بَلُ نَتَّبِعُ مَآ أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا ﴾ [البقرة: ١٧٠] وهذا هو الشأن في المتعصِّبين اليوم من الصوفية والقبوريين، فإذا دعوا إلى اتباع الكتاب والسنة ونبذ ما هم عليه مما يخالفهما احتجوا بمشائخهم وآبائهم وأجدادهم.

#### التشبه بالكفار؛

وهو من أشد ما يوقع في براثن تلك المذاهب المنحرفة، كما في الصحيحين عَنْ أبي سَعِيدٍ رَهَالِللَّهَ عَنْ أَنَّ النَّبِيِّ صَالِتَهُ عَلَيْهِ قَالَ: «لَتَتَّبِعُنَّ سَنَنَ مَنْ قَبْلَكُمْ شِبْراً بشِبْر، وَذِرَاعاً بِذِرَاع، حَتَّى لَوْ سَلَكُوا جُحْرَ ضَبِّ لَسَلَكْتُمُوهُ»، قُلْنَا يَا رَسُولَ الله: اليَهُودَ، وَالنَّصَارَى قَالَ: «فَمَنْ؟!»



ا كان النبي صَلَّتُنَعَلِيْوَسَلِّم ينوع في دعوته، وبيانه للناس، وضِّحْ ذلك من حديث الباب وغيره من النصوص. استعن بمصادر خارجية.

تكلم عن علامات الفرق والمذاهب المنحرفة والأسباب التي تؤدي إلى ظهورها.

... 🔰

كل الفرق والمذاهب تزعم أنها على المنهج الصحيح. في ضوء ما درست ناقش ذلك.

تكلم بإجمال عن أسباب ظهور الفرق المنحرفة، مع ذكر الدليل.

#### الحديث الحادى والعشرون

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْ أَنَّ رَسُولَ الله صَالِتَهُ عَلَيْهِ وَمَلَّا الله صَالَتَهُ عَلَيْهِ وَمَلَّا ، هَنْ دَعَا إِلَى هُدَّى، كَانَ لَهُ مِنَ الْأَجْرِ مِثْلُ أُجُورِ مَنْ تَبِعَهُ، لَا يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنْ أُجُورِهِمْ شَيْئاً، وَمَنْ دَعَا إِلَى ضَلَالَةٍ كَانَ عَلَيْهِ مِنَ الْإِثْم مِثْلُ آثَام مَنْ تَبِعَهُ، لَا يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنْ آثَامِهِمْ شَيْئاً». رواه مسلم.



#### شرح المنفردات

(مَنْ دَعَا إِلَى هُدًى) أي: بيَّنه للناس ودعاهم إليه، كأن يبين للناس أن ركعتي الضحى سنة. (وَمَنْ دَعَا إِلَى ضَلَالَةٍ) أي: إذا دعا إلى وزر وإلى ما فيه الإثم<mark>، مثل أن ي</mark>دعوالناس إلى لهو أو باطل أو غناء أو ربا أو غير ذلك.

> هذا الحديث صريح في أن من دعا إلى هدى كان له مثل أجور متابعيه، أو إلى ضلالة كان عليه مثل آثام تابعيه، كما جاء في خبر ابن آدم القاتل لأخيه أن عليه كفلاً من كل نفس قتلت؛ لأنه أول مَنْ سنَّ القتل. متفق عليه.

> وسواء كان ذلك الهدى والضلالة هو الذي ابتدأه، أم كان مسبوقا إليه، وسواء كان ذلك تعليم علم أو عبادة أو أدب أو غير ذلك، وسواء كان العمل في حياته أو بعد موته.

> فالحديث يحثُّ على استحباب سنِّ الأمور الحسنة، وتحريم سنِّ الأمور السيئة، وأن من دعا إلى هدى، وسنَّ سنة حسنة كان له مثل أجر كل من يعمل بها إلى يوم القيامة، ومن دعا إلى ضلالة، وسن سنة سيئة كان عليه مثل وزر كل من يعمل بها إلى يوم القيامة.









الترغيب في فعل السنن التي أميتت وتركت وهجرت، فإنه يكتب لمن أحياها أجرُها وأجرُ من عمل بها، فالسُّنة في الإسلام إما أن تكون:

#### أ. سنة سيئة:

وهي البدعة، فهي سيئة وإن استحسنها من سنَّها؛ لقول النبي صَاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: «وَكُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ» رواه مسلم.

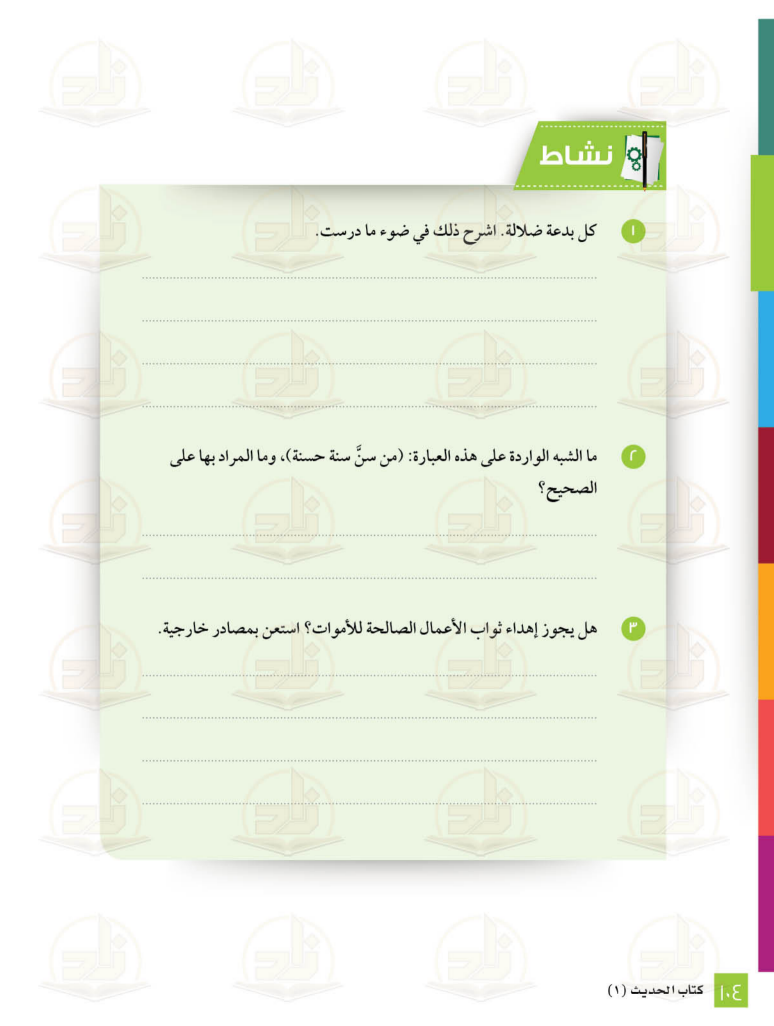
#### ب. سنة حسنة:

#### وهي على نوعين:

النوع الأول: أن تكون السنة مشروعة ثم يترك العمل بها ثم يجددُها مَن يجددها، مثل قيام رمضان بإمام، فإن النبي صَلَّلَهُ عَلَيْهِ مَلَ شرع لأمته في أول الأمر الصلاة بإمام في قيام رمضان، ثم تخلف خشية أن تفرض على الأمة، ثم تُرك الأمر في آخر حياته، وفي عهد أبي بكر مَعْ الله قيدة، وفي أول خلافة عمر، ثم رأى عمر مَعْ الله أن يجمع الناس على إمام واحد ففعل، فهو مَعْ الله قد سنَ في الإسلام سنة حسنة؛ لأنه أحيا سنة قد تركت.

النوع الثاني: أن يكون الإنسان أول من يبادر إليها، مثل حال الرجل الذي بادر بالصدقة، حتى تتابع الناس ووافقوه على ما فعل.

ومن هنا يتبين ضلال أولئك القوم الذين يبتدعون في دين الله ما ليس منه، فيبتدعون أذكاراً وصلوات، ما أنزل الله بها من سلطان، ثم يقولون: هذه سنة حسنة، فهذا مردود؛ لأن كل بدعة ضلالة بنص الحديث، وليس في البدع شيء حسن، لكن المراد من سابق إليها وأسرع، أو من أحياها بعد أن أميتت، فهذا له أجرُها وأجرُ من عمل بها.





- شرح صحيح البخاري لأبي الحسن علي بن خلف بن بطال القرطبي.
  - فتح الباري شرح صحيح البخاري للحافظ ابن حجر العسقلاني.
    - · فتح الباري شرح صحيح البخاري للحافظ ابن رجب الحنبلي.
  - · إرشاد الساري شرح صحيح البخاري لشهاب الدين القسطلاني.
    - الإفصاح عن معاني الصحاح لمحمد بن هبيرة الذهلي الشيباني.
    - · إكمال المعلم بفوائد مسلم للقاضي عياض بن موسى اليحصبي.
- · تحفة الأبرار شرح مصابيح السنة للقاضي ناصر الدين عبد الله بن عمر البيضاوي.
  - التوضيح لشرح الجامع الصحيح لعمر بن علي بن أحمد الأنصاري ابن الملقن.
    - الكاشف عن حقائق السنن للحسين بن عبد الله الطيبي.
    - مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح للملا على القاري.
    - فيض القدير لعبد الرؤوف بن تاج العارفين بن زين العابدين المناوي.
      - · جامع العلوم والحِكَم لعبد الرحمن بن أحمد بن رجب الحنبلي.
        - فتح المجيد شرح كتاب عبد الرحمن بن حسن آل الشيخ.
          - · معالم السنن، أبو سليمان الخطابي.
      - · التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد، ابن عبد البر القرطبي.
        - شرح السنة، الحسين بن مسعود البغوي.
          - طرح التثريب، الحافظ العراقي.
        - بهجة قلوب الأبرار ، عبد الرحمن بن ناصر السعدى.
          - شرح الأربعين النووية لمحمد بن صالح العثيمين.
          - شرح رياض الصالحين لمحمد بن صالح العثيمين.
      - توضيح الأحكام من بلوغ المرام، عبد الله بن عبد الرحمن البسام.

والله وليُّ التوفيق



#### فهرس المحاضرات

رقم المحاضرة

V

1

رقم الصفحة التي تبدأ منها المحاضرة

 $\mathsf{CV}$ 

۳,

٣٣

أسبوع إلقاء المحاضرة

بداية المحاضرة

الحديث الأول

الحديث الثانى

الحديث الثالث 🕐

الحديث الرابع

هي كلمة التوحيد (لا إله إلا الله)

الحديث الخامس

أقسام الكافر

الحديث السادس

الحديث السابع

الحديث الثامن

الحديث التاسع

فوائد الحديث

الأسبوع الأول

الأسبوع الأول

الأسبوع الثاني

الأسبوع الثاني

الأسبوع الثالث

الأسبوع الثالث

الأسبوع الرابع

الأسبوع الرابع

الأسبوع الخامس

الأسبوع الخامس

الأسبوع السادس

الأسبوع السادس

كتاب الحديث (١)



#### فهرس المحاضرات

أسبوع إلقاء المحاضرة

رقم الصفحة التى تبدأ منها المحاضرة

00

٦٧

۷۲

רע

**V9** 

رقم المحاضرة

بداية المحاضرة

Œ

الحديث العاشر

18

الحديث الحادي عشر

10

الحديث الثانى عشر

0

الحديث الثالث عشر

17

الحديث الرابع عشر

11

الحديث الخامس عشر

19

الحديث السادس عشر

1

الحديث السابع عشر

الحديث الثامن عشر

الحديث التاسع عشر

الحديث الحادى

الحديث العشرون

37 والعشرون

الأسبوع السابع

الأسبوع السابع

الأسبوع الثامن

الأسبوع الثامن

الأسبوع التاسع

الأسبوع التاسع

الأسبوع العاشر

الأسبوع العاشر

الأسبوع الحادي عشر

الأسبوع الحادى عشر

الأسبوع الثانى عشر

الأسبوع الثانى عشر

# المحتويات

| دبني الإسلام على خمس ٩                          |
|-------------------------------------------------|
| الحديث الثاني:                                  |
| أخبرني عن الإسلام،                              |
|                                                 |
| الإيمان بالله يتضمن أربعة أشياء                 |
| الحديث الثالث:                                  |
| وإنما الأعمال بالنيات،                          |
| الحديث الرابع:                                  |
| والإيمان بضع وسبعون شعبة ع ٢٤                   |
| الحديث الخامس:                                  |
| ولا يحل دم امرئ مسلم ،                          |
| أقسام الكافر                                    |
| الحديث السادس:                                  |
| الحديث السادس:<br>رانك تأتي قوماً أهل كتاب ٢٣ ا |
| الحديث السابع:                                  |
| ديأتي الشيطان أحدكم                             |
| الحديث الثامن:                                  |
| الحديث النامن: واعملوا فكل ميسر                 |
| الحديث التاسع:                                  |
| ريجمع أحدكم في بطن أمه 6 B                      |
|                                                 |

أحكام السقط بعد نفخ الروح .....

الحديث الأول:

| رلا تسبوا أصحابي                                                                                               |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| حكم سب الصحابة وَعَلِيَّةُ عَلَى الصحابة عَالِيَّةً عَلَى الصحابة عَالِيَّةً عَلَى السَّالِيَّةِ عَلَى السَّال |
| الحديث السابع عشر: «ثلاث من<br>كن فيه وجد حلاوة الإيمان، V 9                                                   |
| أقسام أهل السنة والجماعة<br>في الموالاة والمعاداة                                                              |
| الحديث الثامن عشر:                                                                                             |
| شروط صحة العبادة                                                                                               |
| الحديث التاسع عشر: وهندة الخلفاء • ٩ الجمع بين حديثي: «كل محدثة بدعة»                                          |
| وحديث: «من سنَّ في الإسلام، ٩٣                                                                                 |
| الحديث العشرون:                                                                                                |
| أسباب ظهور المناهب<br>والفرق المنحرفة                                                                          |
| الحديث الحادي والعشرون:                                                                                        |

الحديث السادس عشر:

| الحديث العاشر:<br>«المؤمن القوي خير)                                                                             |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| استعمالات (لو)                                                                                                   |
| الحديث الحادي عشر:<br>ولا تطروني                                                                                 |
| المدح المذموم لرسول الله صَالِلَهُ عَالِيَهُ عَلَيْهِ عَالَمُ                                                    |
| الحديث الثاني عشر:                                                                                               |
| العديد النامي عسر؛                                                                                               |
| الحديث الثالث عشر: وأعلم أنك<br>حجر:                                                                             |
| الحديث الرابع عشر: وإن الله<br>ينهاكم أن تحلفوا بآبائكم ٧                                                        |
| بيان اليمين التي توجب الكفارة ، ٨                                                                                |
| تحريم الحلف بغير الله                                                                                            |
| قول النبي صَالِّتَهُ عَلَيْهُ و |
| الحديث الخامس عشر:<br>وأنت مع من أحببت                                                                           |

#### سلسلة زاد العلمية:

سلسلة متكاملة تهدف إلى تقريب العلم الشرعي للراغبين فيه، وتوعية المسلم بما لا يسعه جهله من دينه، ونشرُ العلم الشرعي الرصين، القائم على كتابِ اللهِ وسنّة رسوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم، صافيًا نقيًّا، وبطرحٍ عصريًّ مُيسّرٍ، وبإخراجٍ احتراهيٌّ.

#### كتاب الحديث:

يحتوي هذا الكتاب على نخبة من أهم الأحاديث النبوية، التي تمثل أصول الشريعة، وأصول الأخلاق والآداب والمعاملات، مستقاة من أهم كتب شروح الحديث والعقيدة والآداب الشرعية، مع شروحها، وذكر أهم فوائدها ولطائفها في شتى المجالات.











#### reiga leudh Cheiren

المملكة العربية السعودية - الرياض طريق الملك فقد - مقابل برج المملكة هاتف: 11 480805 11 6764, فاكس: 11 480805 11 6764 صب: 67622 ارياض 11517 www.obeikanretail.com



المملكة العربية السعودية - جدة حب الشاطة - بيوتات الأعمال - مكتب ١٦ موبايل: 443 6 5 600+, هاتف: 292924 12 600 صب: 126371 جدة 21352 www.zadgroup.net



